
ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

1 

Marie-Theres Wacker 

 

Homme sauvage et femmes étrangères. 

Le Cycle d’Élie (1 R 17- 2 R 2) en perspectives de « genre » / gender (III)1 :  

La reine étrangère et l’homme prophétique - féminisme, genre et post-

colonialisme. 

 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
Abstract: 
 
Building on a former contribution (lectio 2/2014) on the Elijah cycle (1 Kings 17 – 2 Kings 2) 

read with different approaches of a gender-sensitive exegesis, this article explores how 

postcolonial approaches change or sharpen an analysis of the Elijah story, especially relating 

to 1 Kings 21. Following a short introduction to the most well-known founders of 

postcolonial theory (Fanon, Said, Bhabha, Spivak) and some reflections on the reception of 

postcolonial studies in biblical studies/OT studies, a first reading of 1 Kings 21 focusses on 

land grabbing, whereas a second reading concentrates on the figure of Jezebel and analyses 1 

Kings 21 within the context of 1 Kings 16,29-34 – 2 Kings 2,14. The present contribution is 

an expanded version of the third lecture delivered as a visiting professor at the École Pratique 

des Hautes Études in Paris (spring 2014). 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Dans mes relectures du cycle d’Élie sous des perspectives féministes, ensuite précisées par 

des aspects de genre, et dans les prismes des « men’s studies », « masculinity studies » et 

« queer studies »2, j’ai en grande partie omis de parler de la figure de la reine Jézabel, qui en 

est pourtant une des principales protagonistes, et des textes la concernant, en particulier 1 

Rois 21. En effet, pour aborder ce sujet de façon appropriée, il me paraît utile d’élargir les 

perspectives offertes par les études féministes et les études de genre par des approches dites 

postcoloniales et par les sensibilités qui en résultent. Dans ce qui suit, je donnerai, dans un 

premier temps, une brève introduction au post-colonialisme en présentant ses principaux·les 

théoricien·ne·s3. Ensuite, je montrerai en quelques grandes lignes ce que les études 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

2 

postcoloniales peuvent apporter à l’exégèse biblique. Sur cette base, j’offrirai une lecture du 

récit de la « vigne de Nabot » (1 Rois 21), et une analyse de la figure de Jézabel dans le cycle 

d’Élie. 

 

1. Fondateur·rice·s des théories du post-colonialisme 

1.1  Frantz Fanon 

Dans le domaine francophone, il faut sans doute commencer par évoquer Frantz Fanon, né en 

1925 en Martinique, une des Petites Antilles, colonie française depuis 16354, de nationalité 

française, de peau noire, psychiatre passionné par la philosophie et admirateur de Jean-Paul 

Sartre. Fanon a fait ses études de médecine en France (à Lyon), et son premier livre, Peau 

noire, masques blancs, publié en 19525, est une analyse sociologique, psychologique et, pour 

ainsi dire, existentialiste de l’être colonisé, la première de ce type. Une place importante est 

attribuée au regard dans ce travail : le colonisé se trouve constitué sous le regard ou à travers 

le regard du colon. Un deuxième livre de Fanon décrit ses expériences pendant la guerre 

d’Algérie et son travail à l’hôpital où il soignait des gens traumatisés par la guerre, s’étant mis 

du côté de la résistance algérienne contre les colonisateurs français6. Le livre est remarquable 

aussi du point de vue des études de genre : l’auteur y livre des observations et des réflexions 

sur le code des vêtements perçu par le regard orientalisant, en particulier sur le voile des 

femmes.   

Fanon est mort en 1961, à trente-six ans, d’une leucémie ; pendant ses derniers mois de vie, il 

a écrit son livre Les damnés de la terre7. Il y reprend consciemment un motif de 

l’Internationale marxiste et le rapporte non pas à la classe ouvrière, mais aux peuples 

colonisés. Dans son œuvre et dans sa vie il unit les deux grandes tendances que l’on trouve 

dans les études post-coloniales :  d’une part, l’analyse des conditions sociales, économiques et 

politiques qui tient compte de la violence concrète vécue par des colonisé·e·s et qui met en 

valeur le rôle inéluctable de la violence sur le chemin d’une libération ; d’autre part, l’analyse 

des effets de la colonisation dans le cadre des études culturelles (« cultural studies »), c’est-à-

dire qu’il s’agit de s’intéresser aux constructions de la réalité à travers la langue, aux 

mécanismes psychiques qui accompagnent la formation de l’identité, aux hégémonies 

construites par le système sexe-genre et  par les différences ethniques ou raciales, et de 

s’intéresser enfin aux formes de violence inhérentes à ces constructions. 

 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

3 

1.2  Edward Said 

L’horizon final de Frantz Fanon était la révolution, la lutte organisée des « damnés de la 

terre », des peuples colonisés, déshumanisés, vers un avenir qui leur permette de vivre comme 

des êtres humains. Cependant, c’est le premier ouvrage de Fanon, Peau noire, masques 

blancs, qui a fait l’objet d’une redécouverte, notamment dans le contexte des études 

culturelles. C’est déjà le cas avec les travaux de celui à qui l’on attribue le début des études 

dites post-coloniales, l’auteur palestinien, professeur de littérature aux États-Unis, Edward 

Said. Said se sert du terme d’« orientalisme » pour désigner les constructions culturelles de 

l’Orient par l’Occident, en particulier celles émanant des puissances européennes8. Le regard 

orientalisant se manifeste au sens littéral du terme p. e. dans les peintures d’un Delacroix, 

d’un Ingres, ou d’un Chassériau, mais aussi dans des productions considérées comme 

scientifiques. Un bel exemple en est la construction d’un Canaan voluptueux par l’exégèse 

classique qui repose elle-même sur une élaboration biblique qui correspondait déjà au besoin 

de construire une figure de l’altérité qui fût en opposition à l’identité d’Israël. On peut donc 

reprendre la figure du regard : l’Occident a construit l’Orient comme son Autre ; le colon 

construit le colonisé de la même façon, et le colonisé n’échappe pas à ce regard, il s’y adapte : 

qu’il se sente inférieur, ou qu’il tâche de s’assimiler au colon, d’adopter sa langue, ses 

habitudes, sa pensée – Fanon décrivait déjà cette expérience par l’image évocatrice du 

masque. L’approche postcoloniale met le doigt sur le fait que cette formation coloniale des 

colonisés devient une deuxième nature qui ne disparaît pas spontanément dès qu’un peuple 

accède à l’indépendance politique. Le préfixe post- désigne donc autant la dimension 

temporelle que la dimension structurelle : il s’agit de surmonter les structures qui enchaînent 

le colonisé au colon et vice versa.  

 

1.3  Homi Bhabha  

À côté de Said, deux autres grand·e·s théoricien·ne·s du post-colonialisme se trouvent 

régulièrement cité·e·s, associé·e·s à des concepts clés : Homi Bhabha, né en 1949 à Mumbai 

en Inde, d’origine parsie, professeur à l’université de Harvard, qui a, à son tour, relu et 

développé Fanon9. Le concept de masque,  par exemple, devient le concept de mimikry, aux 

multiples facettes10: lorsque le colonisé s’adapte au colon, s’il s’efforce de l’imiter, le colon, 

de son côté, pourra interpréter cela comme une menace à l’encontre de son hégémonie ; 

l’imitation du colon par le colonisé ne réussit jamais de façon parfaite, ce qui pourrait faire du 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

4 

colonisé une caricature risible du colon ; si cependant le colonisé s’en rend compte et 

commence à jouer avec cette différence, il gagne un espace pour agir de manière active, voire 

résistante. Au concept de mimikry sont associés ceux d’ hybridité et de thirdspace : l’identité 

hybride célèbre la complexité et la fluidité et, pour rester dans la lignée de Fanon, ne se voit 

plus forcée de cacher sa peau noire derrière un masque blanc, mais en fait émerger quelque 

chose de neuf ; le « troisième espace » constitue un lieu de négociations culturelles, qui 

comprend des stratégies de résistance rusées ; ce dernier se situe au-delà des paires binaires du 

ou bien/ou bien, du oui/ non, du pour/contre.  

 

1.4  Gayatry Chakravorty Spivak 

La deuxième théoricienne qu’il faut mentionner ici est Gayatri Chakravorti Spivak, indienne 

née sous l’empire britannique (1942) et professeur à la Columbia University. Son étude « Can 

the Subaltern Speak? »  – « Les subalternes peuvent-elles parler ? » est devenu un texte 

fondateur des études postcoloniales11. Il s’agit en grande partie d’une critique philosophique 

de la raison occidentale – de Kant et Hegel jusqu’à Foucault, Derrida et Deleuze – que 

l’auteure considère indissolublement liée aux intérêts économiques de l’Occident et 

prisonnière de son l’eurocentrisme. Dans le même temps, elle emprunte à ces auteurs des 

modes de pensée et d’articulation, en particulier le concept deleuzien de « rhizome », ce qui 

peut rendre ses textes, comme ceux de Bhabha d’ailleurs, d’un abord difficile. Avec la 

critique de la raison occidentale vient la critique des constructions de l’Inde dans le discours 

occidental (elle s’inscrit donc, à son tour, dans le sillage de l’œuvre de Said). Elle recourt à 

l’exemple de la tradition du sati, lorsque les veuves indiennes se donnent la mort par le feu, 

pour mettre en évidence la réaction des autorités coloniales britanniques : cette tradition se 

voit attaquée, sans qu’aucune attention ne soit portée à celles qui étaient prêtes à la pratiquer. 

Ces femmes réduites au silence deviennent le modèle des « subalternes », terme emprunté au 

théoricien italien marxiste Antonio Gramsci, qui désigne des personnes qui ne sont pas 

capables de s’affirmer face au pouvoir hégémonique, ni sur le plan politique, ni sur le plan 

social, souvent contraintes par leur simple situation géographique. Gayatri Chakravorti Spivak 

adopte donc une perspective féministe, plutôt une perspective genrée, quand elle appelle à 

rendre visible et à analyser ceux et, surtout, celles qui sont soumises par les colons comme des 

sexed subaltern subjects, « subalternes sexé·e·s » – « sexé » est à distinguer de « sexualisé ». 

Spivak compare la colonisation à un viol ; elle met ainsi en relief la violence et les violations 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

5 

impliquées par cet acte politique et culturel qu’est la colonisation, et cherche en même temps 

à y trouver des ressources pour y survivre et vivre.  

 

2. Études postcoloniales – études bibliques12 

2.1  Pourquoi une exégèse postcoloniale ? 

Pourquoi, en exégèse biblique, s’engager dans les théories du post-colonialisme ? Une 

première motivation s’impose d’emblée : en tant qu’exégète, il est important de prendre 

conscience de ses « orientalismes », lorsqu’on (re)construit le monde de la Bible et qu’on lit 

les textes bibliques. Mais cela va plus loin, et la raison majeure est aussi claire que pénible : 

l’histoire du colonialisme et celle de la mission chrétienne sont inextricablement liées. Loin 

d’empêcher le colonialisme à l’enseigne chrétienne, la Bible l’a même, dans certains cas, 

encouragé. Les textes de la Bible, de l’Ancien comme du Nouveau Testament, ont contribué à 

justifier l’occupation de terres lointaines, de soumettre et de dé-nigrer (quelle 

métaphorique…) leurs peuples, d’exploiter leurs ressources naturelles. Dans la mesure où la 

Bible était un instrument puissant aux mains des colons, la grande question se pose de savoir 

si, ou comment, elle peut être, rester, ou redevenir une source de foi en Dieu. Il est vrai que, 

pour beaucoup de chrétien·ne·s originaires d’un pays marqué par la colonisation, la Bible 

reste un fondement précieux de leur foi, qui ne saurait être si facilement rejeté. Il faut donc 

interroger cette littérature qui a acquis un statut normatif dans le christianisme et dégager les 

structures textuelles qui ont rendu possible ou favorisé des réceptions qui servent l’intérêt du 

colonialisme.  

 

2.2  Études postcoloniales bibliques à trois niveaux 

Toutefois, l’intérêt ainsi esquissé pour une histoire de la réception – un intérêt que Rasiah S. 

Sugirtharajah, l’exégète probablement le plus influent, né au Sri Lanka, professeur à 

Birmingham, a poursuivi dans plusieurs de ses livres13 – ne marque qu’un point de départ. La 

Bible reste considérée Écriture Sainte dans le christianisme (et, pour la Bible hébraïque, dans 

le judaïsme) ; elle est toujours proclamée dans la liturgie, enseignée et citée comme source de 

prescriptions morales et de vérités de foi, même d’orientation politique. Les structures 

textuelles qui ont rendu possible leur emploi colonial risquent de continuer à provoquer des 

réceptions similaires. Il faut engager une « décolonisation » des textes, accompagnée des 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

6 

démarches destinées à les éclairer à l’aune d’une lecture « postcoloniale ». Ce  défi ne 

concerne donc pas seulement ceux ou celles provenant d’un pays jadis colonisé – d’Afrique, 

d’Asie, d’Amérique centrale et du Sud, d’Australie, d’Océanie – mais aussi les descendants 

d’anciennes puissances coloniales, d’autant plus que, si l’on en croit des exégètes comme 

Rasiah S. Sugirtharajah, Fernando Segovia14, Cubain d’origine, professeur émérite de N.T. à 

l’université de Vanderbilt, Nashville (É.-U.), et Musa Dube15, professeure de N.T. à Gaborone 

(Botswana, ancienne colonie britannique en Afrique sub-saharienne), parmi d’autres, nous 

connaîtrions aujourd’hui une situation de néo-colonialisme, mieux : d’« Empire », une forme 

de colonialisme aux dimensions globales. En acceptant le cadre principal d’un tel 

positionnement, des membres d’ethnies minoritaires surtout en Amérique du Nord ont lié les 

études postcoloniales aux « études minoritaires16 » ou encore « études de diaspora17 », 

implantant des lieux et des sujets spécifiques pour une relecture de la Bible. Un exemple 

parlant en est la lecture « américaine-asiatique » du récit en 1 Rois 21 par Gale A. Yee, états-

unienne d’ascendance chinoise, qui, tout en présentant des éléments d’exégèse du texte 

biblique, y associe des souvenirs de l’histoire sino-nipponne du 20e siècle et des réflexions sur 

sa propre localisation dans ce champ18. Toutes ces études se situent dans un domaine vaste et 

en mouvement continuel de théories en sciences humaines et sociales dont un dénominateur 

commun pourrait résider dans l’identification toujours ouverte d’exclusions ; elles s’inscrivent 

donc dans un mouvement fondamental de déconstruction. 

L’exégèse postcoloniale ne se réduit pourtant pas aux relectures d’un texte biblique à partir de 

situations contemporaines, même si ces relectures occupent une place prédominante ; elle 

s’intéresse aussi aux textes et à leur situation dans leurs contextes historiques. L’histoire de 

l’Israël ancien était, pendant des siècles, l’histoire d’un peuple colonisé – par les empires 

assyrien, babylonien, perse, hellénistique et romain. On pourra donc présumer que les textes 

de la Bible reflètent ces conditions et qu’on y trouve des structures et des sujets typiques. Il y 

a des textes, voire des livres entiers, qui se prêtent d’emblée à une analyse historique 

postcoloniale. Pour le Nouveau Testament, ce sont certainement les évangiles synoptiques, 

mais aussi les lettres de Paul, qui sont en prise directe avec l’Empire Romain19. Pour l’Ancien 

Testament, la situation est plus complexe, parce que la datation des textes est souvent 

controversée, mais p.e. le livre de Jérémie20, ou celui d’Esther21 se situent en conflit – et en 

négociation – avec les empires de leur temps. Le commentaire postcolonial du N.T. édité par 

Sugirtharajah et Segovia (2007) s’efforce de commenter tous les livres du Nouveau 

Testament22 ; le volume correspondant édité récemment par Hemchand Gossai (2018), le 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

7 

premier en son genre, ne couvre pas (encore) la totalité de l’Ancien Testament23 ; il montre 

cependant l’extrême diversification des études dites postcoloniales en exégèse biblique, qui 

ne prennent pas toujours pour point de départ immédiat le texte biblique dans son contexte 

historique, mais mettent souvent en parallèle des motifs ou structures des textes bibliques 

avec les littératures et cultures contemporaines. Par ailleurs, les auteur·e·s oscillent entre des 

postures « de dénonciation/contre-écriture et/ou d’acceptation/jeu/réinvention »24. 

 

2.3  Postcolonialisme et genre en études bibliques 

Partout dans le monde, des exégètes féministes et celles et ceux qui lisent la Bible avec des 

perspectives de genre ont, au cours des vingt dernières années, intégré certaines perspectives 

postcoloniales dans leur travail. À cet égard, il convient tout d’abord de faire mention de 

Musa Dube. Née au Botswana, elle a fait ses études bibliques en Angleterre et aux États-Unis. 

Son premier livre, sa thèse de doctorat intitulée « Postcolonial Feminist Interpretation of the 

Bible » (2000)25, est devenu tout de suite une référence. Sur la demande du Conseil 

Œcuménique des Églises, elle a entrepris une interprétation du Nouveau Testament en entier 

dans l’horizon de HIV/SIDA ; il s’agissait à ses yeux d’un travail émanant de sa localisation 

dans un contexte particulièrement frappé par cette pandémie26 et d’une conséquence pratique 

de ses options postcoloniales27. Elle s’engage aussi pour que les recherches en exégèse 

africaine, qu’elles soient affiliées aux études féministes28, ou aux études postcoloniales, 

gagnent en visibilité auprès de la communauté internationale des exégètes29 : les subalternes 

parlent, pour ainsi dire, et c’est aux discours hégémoniques de ne plus les étouffer. Dans ses 

analyses, elle recourt, on l’a dit, aux notions d’ « Empire » / « impérialisme » ; le modèle en 

est l’Empire Romain (et les États-Unis). En effet, aux États Unis les « Empire studies », 

études de l’impérialisme, se sont développées à côté des « postcolonial studies », encore que 

les « Empire studies » sont peut-être plus sensibles aux aspects « matérialistes » du sujet30, 

lequel englobe les sphères politique, sociale, économique, culturelle ainsi que – Musa Dube 

insiste là-dessus31 – écologique. Mais les concepts et les termes sont devenus flous là aussi ; 

l’on ne trouve pas toujours de distinction stricte entre « Empire / impérialisme » et 

« colonisation / colonialisme ». 

Musa Dube a développé une série de questions à poser à un texte biblique pour une analyse 

postcoloniale, des questions qui couvrent une bonne partie des réflexions théoriques que je 

viens d’esquisser : 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

8 

1. Comment le texte se situe-t-il vis-à-vis de l’impérialisme politique de son époque ; y 

résiste-t-il clairement (ou soutient-t-il le pouvoir en place) ? 

2. Le texte parle-t-il de la prise de territoires éloignés ou vides, est-ce qu’il en donne des 

justifications, et lesquelles ? 

3. Comment le texte construit-il la différence ? Dans le dialogue et l’interdépendance, ou 

plutôt la substitution ou la condamnation de tout ce qui est étranger ? 

4. Le texte se sert-il de représentations genrées pour exprimer des relations de 

soumission ou domination ?32 

La première question envisage les structures de pouvoir politique telles qu’elles sont 

représentées par le texte ; elle demande si une résistance s’exprime dans le texte, si le texte 

prend parti. La deuxième se réfère au mouvement colonialiste, mouvement géographique et 

en même temps mouvement d’appropriation. Aller dans un terrain loin et vide correspond à 

l’idéologie des colons, car, si les territoires n’appartiennent à personne, l’on peut s’en emparer 

légitimement. Mais il faut immédiatement ajouter que les pouvoirs coloniaux ont construit 

leurs territoires comme vide ou non habités, en négligeant les peuples indigènes et les 

structures de possessions qui préexistaient. Quelle est la position du texte biblique envers un 

tel mouvement colonialiste et comment le texte prend-il position ? La troisième des questions 

introduit l’approche fondamentale de toutes les études « post- » qui s’intéressent à des 

perspectives qui entendent ne pas se réduire à une simple dichotomie ou binarité. Le texte 

propose-t-il une alternative à la confrontation, la hiérarchie, la domination et la soumission 

afférente ? La dernière question recourt explicitement à la catégorie du genre, qu’elle situe sur 

le plan littéraire. 

Ces questions qui, d’après Musa Dube, valent aussi bien pour l’analyse d’un texte biblique 

dans son contexte historique que pour une exégèse strictement orientée vers un·e lecteur·rice 

contemporain·e, pourront servir de guide ; je les garde en arrière-plan pour aborder 

maintenant 1 Rois 21. 

 

 

 

 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

9 

3. Vol de terre et meurtre – une première lecture de 1 Rois 21 

Un objet fondamental pour une lecture de la Bible d’un point de vue postcolonial est celui du 

territoire, du terrain, de la terre, la question de la possession, des droits, mais aussi 

simplement celle d’une vie satisfaisante, heureuse, sur un lopin de terre cultivable. Le titre 

traditionnellement donné à 1 Rois 21, « La vigne de Nabot », signale qu’il s’agit d’un récit 

tournant autour d’un terrain, ce qui est confirmé d’emblée, car le passage s’ouvre avec le nom 

« vigne », immédiatement après l’indication temporelle qui assure une liaison souple avec ce 

qui précède : l’attention porte sur le sujet de la « terre ». Il est question d’une prise de 

territoire, d’un mouvement d’appropriation d’un territoire. Ce territoire n’est pas un territoire 

lointain, comme le pays de Canaan pour les esclaves israélites réchappés du joug égyptien, 

sujet devenu classique en exégèse postcoloniale33 : il s’agit au contraire d’une terre située à 

proximité, placée sous la possession d’un tiers. Le texte biblique, on peut déjà le préciser, 

confronte le désir d’un souverain et le refus d’un subalterne (subalterne pour l’instant en sens 

classique d’un sujet dans une monarchie) dont l’enjeu est un terrain.34 Le conflit raconté n’est 

pas spécifique à un contexte colonial, mais il présente des structures analogues, p. e. quant au 

respect, ou plutôt manque de respect, des colons envers des conditions traditionnelles de 

propriété souvent non codifiées par écrit. De plus, dans beaucoup de pays devenus 

indépendants, les problèmes concernant la répartition juste du territoire sont toujours vifs. 

Aussi le récit pourra-t-il avoir un sens pour éclairer une situation postcoloniale en sens 

chronologique-politique35. 

De nombreuses études historico-critiques relatives à 1 Rois 21 distinguent un récit ancien 

(21,1-16), intégré au cycle d’Élie en ajoutant, peut-être en plusieurs étapes, les vv. 17-29. Le 

style, le vocabulaire, les perspectives de ces ajouts sont telles qu’on songe à des provenances 

deutéronomistes.36 Une variante de cette hypothèse considère 1 Rois 21, 1-20 (à quelques 

gloses près) comme un tout, actualisé par les vv. 21-2937. Par ailleurs, on détecte en 1 Rois 

21, 1-1638 ou 21,1-2039 un récit fictif composé à l’époque perse seulement. Dans la suite de 

mon propos, je lirai 1 Rois 21,1-29 comme unité narrative, tout en exploitant ces hypothèses 

pour nuancer ma lecture. En plaçant le roi comme figure centrale, le récit dirige l’attention 

du·de la lecteur·rice sur Akhab, une perspective que je vais suivre pour cette première lecture.  

 

 

 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

10 

3.1  La vigne, le roi, le subalterne (1 Rois 21,1-3) 

1 1 Et c’est après ces paroles, une vigne était à Nabot, l’Izre‘éli, en Izre‘èl, près du palais 

d’Ahab, roi de Shomrôn. 

2 Ahab parle à Nabot pour dire: « Donne-moi ton vignoble. Ce sera pour moi un jardin de 

verdure ; oui, il est proche, tout près de ma maison. Je te donnerai à sa place un vignoble 

meilleur que lui. Si c’est bien à tes yeux, je te donnerai de l’argent, son prix. » 

3 Nabot dit à Ahab: « Quelle profanation de IHVH-Adonaï !  

Te donner la possession de mes pères ! » 

ֹיּוַ ׃ךְֽלָ יתַֹ֖באֲ ת֥לַחֲנַ־תאֶ יתִּ֛תִּמִ הוָ֔הימֵֽ י֙לִּ הלָילִ֤חָ באָ֑חְאַ־לאֶ תוֹב֖נָ רמֶא֥  

Les trois premiers versets, l’exposition du récit, donnent la définition du problème : le roi 

désire la vigne de Nabot et il lui propose une transaction commerciale que Nabot refuse avec 

une formule très forte, semblable à une malédiction au nom de YHWH, en donnant une raison 

qui se fonde sur la tradition familiale ou tribale40. Le verbe « donner » ( ןתנ ) revient déjà 

plusieurs fois à travers ces versets : le roi demande de lui donner la vigne, et Nabot refuse de 

le donner. 

Le·la lecteur·rice attentif·ve au problème des terres se demandera si le roi, lui-même Israelite, 

connaissait le contexte qui motive le refus vigoureux de Nabot. A-t-il cru pouvoir faire 

ignorer ou négliger cette tradition à son subalterne ? Est-ce là la raison qui lui fait offrir à 

Nabot un prix qui paraît plus qu’équitable ? Attend-il de Nabot qu’il se montre vénal, qu’il 

rompe sa solidarité de clan ? La réaction forte de Nabot concernerait alors non seulement le 

refus de l’offre du roi, mais aussi la tentation qui y était associée. Quoi qu’il en soit, il est 

d’emblée perceptible qu’il s’agit d’un récit sur le pouvoir du roi, sur sa capacité d’intervenir 

dans les structures établies de la propriété ; il est question de la construction du pouvoir royal 

et de son extension : un roi peut-il accroître son pouvoir jusqu’à une hégémonie qui réduit le 

peuple du pays au statut de subalternes, au sens d’assujetti·e·s, abandonné·e·s à l’arbitraire du 

souverain ? Ou existerait-il des lignes de démarcation que même un roi aurait à respecter ?  

Du point de vue du genre, l’on notera que le récit envisage deux hommes en négociation, que 

la narration investit de pouvoir : tous deux portent un nom propre, qualifié par une indication 

géographique. À l’un d’eux toutefois est attribué le titre de « roi » et un « palais » ( לכיה  ; v. 

141), signes d’un rang supérieur. L’objet de leur négociation, le vignoble, porte une valeur 

métaphorique qui l’associe au désir érotique ou sexuel (Cantique 7,13), et au corps féminin 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

11 

(Cantique 1,14). La terre, le pays, représenté·e par une figure féminine ou tout simplement 

considéré·e au féminin, est un des sujets principaux du discours postcolonial ; on y reviendra. 

 

3.2  Le roi, l’épouse, la royauté (1 Rois 21,4-7) 

4 Ahab vient vers sa maison, se précipitant et fulminant42, pour la parole que lui a dite Nabot, 

l’Izre‘éli. Il dit : « Je ne te donnerai pas la possession de mes pères. » Il se couche sur son lit, 

tourne ses faces et ne mange pas de pain.  

5 Vient vers lui Izèbèl, sa femme. Elle lui parle: « Qu’est-ce ? Ton souffle est-il courroucé ? 

Tu ne manges pas de pain ! » 

6 Il lui parle: « Oui, j’ai parlé à Nabot, l’Izre‘éli. Je lui ai dit : Donne-moi ton vignoble contre 

cet argent. Ou, si tu désires, je te donnerai un vignoble à sa place. Il dit : ‹ Je ne te donnerai 

pas mon vignoble ›. » 

7 Izèbèl, sa femme, lui dit:  

« Toi, maintenant, tu feras un acte royal en Israël.  

TOB : Mais c’est toi qui exerces la royauté sur Israël! 

BJ : Vraiment, tu fais un joli roi sur Israël! 

לאֵ֑רָשְִׂי־לעַ הכָ֖וּלמְ השֶׂ֥עֲתַּ התָּ֛עַ התָּ֕אַ  

Lève-toi ! Mange le pain.  Que ton cœur soit bien ! Moi, je te donnerai le vignoble de Nabot, 

l’Izre‘éli. »  

La scène suivante comprenant les vv. 4-7 montre Akhab et Jézabel en interaction. La réaction 

d’Akhab43 est dépeinte comme marquée par l’émotion, exprimée par les gestes de son corps 

(v. 4), à la manière d’un petit garçon qui boude dans son coin, et non comme un homme 

incarnant la masculinité hégémonique, pour reprendre les catégories de Raevyn Connell44. La 

réponse de Nabot semble lui passer par la tête, résonner aux oreilles ; il semble que le roi a 

bien compris qu’il s’est heurté à un obstacle insurmontable quand Nabot a invoqué l’héritage 

de ses ancêtres. 

Avec sa question adressée à Akhab (v. 5), Jézabel apparaît en épouse aimable45, soucieuse du 

bien-être de son mari, voire comme une mère qui essaierait de consoler son enfant contrarié. 

Le verbe « donner » continue à jouer le rôle d’un mot-clé : à la fin du v. 7, Jézabel déclare que 

ce sera elle qui donnera à son mari ce qu’il désire. Sa parole au v. 7a contient au moins trois 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

12 

nuances différentes, exprimées par la diversité des traductions : le reproche ironique (BJ), le 

rappel comme motivation d’agir (TOB), la déclaration (Ch). Elle est présente et présentée, si 

l’on suit les catégories de David Clines, comme une femme à la parole persuasive et même 

performatrice46. 

Mais le portrait d’Akhab serait incomplet si on le réduisait à sa faiblesse ou son émotivité 

irréfléchie. Akhab n’a pas rapporté à son épouse toute la complexité du problème : ce n’est 

pas l’entêtement de Nabot qui l’a amené à refuser l’offre du roi, mais une raison que Akhab 

avait bien saisie et qu’elle devait reconnaître à son tour. Vu sous ce jour, le roi n’est pas tant 

l’homme qui contrôle mal ses émotions que le souverain rusé, sournois : son comportement se 

lit presque comme un appel à sa femme – c’est bien ainsi que Jézabel est désignée deux fois 

au cours de ce petit paragraphe (vv. 5.7) – ; Akhab attend de Jézabel qu’elle réagisse et 

qu’elle règle ses affaires pour lui. Il l’instrumentalise pour ses jeux de pouvoir.  

 

3.3  Pouvoir royal et collaboration (1 Rois 21,8-16) 

8 Elle écrit des actes au nom d’Ahab et les scelle de son sceau [=celui d’Ahab, MTW]. Elle 

envoie des actes aux anciens et aux hommes francs de sa ville, qui habitent avec Nabot. 

9 Elle écrit dans les actes pour dire: « Proclamez un jeûne. Installez Nabot en tête du peuple. 

10 Installez deux hommes, des Benéi Belia‘al ( לעַַיּלִבְ־יֽנֵבְּ ), contre lui. Ils témoigneront contre 

lui pour dire: Tu as ‹ béni › Elohîms et le roi. Ils le feront sortir, le lapideront et il mourra. »   

11 Les hommes de sa ville, les anciens et les hommes francs,  

qui habitent en sa ville, font comme Izèbèl le leur avait demandé, comme il est écrit dans les 

actes qu’elle leur avait envoyés. 

12 Ils proclament un jeûne et installent Nabot en tête du peuple. 

13 Viennent deux hommes, des Benéi Belia‘al. Ils s’installent contre lui. Les hommes de 

Belia‘al témoignent à l’encontre de Nabot, contre le peuple pour dire: « Nabot a ‹ béni › 

Elohîms et le roi. » Ils le sortent hors de la ville, le lapident avec des pierres et il meurt. 

14 Ils envoient dire à Izèbèl: « Nabot a été lapidé. Il est mort. » 

15 Et c’est quand Izèbèl entend que Nabot a été lapidé et qu’il est mort, Izèbèl dit à Ahab: 

« Lève-toi ! Hérite le vignoble de Nabot, l’Izre‘éli, qu’il a refusé de te donner contre argent; 

car Nabot ne vit plus; oui, il est mort. » 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

13 

16 Et c’est quand Ahab entend que Nabot est mort, Ahab se lève pour descendre vers le 

vignoble de Nabot, l’Izre‘éli, et en hériter. 

Aux vv. 8-16 Jézabel apparaît comme le personnage central derrière les évènements décrits. 

C’est elle qui donne des ordres aux hommes de la ville (vv.8-10) ; ses ordres sont 

exécutés (vv. 11-13) ; c’est à elle que l’on rapporte l’exécution à mort de Nabot (v. 14) ; c’est 

elle qui voit, qui définit plutôt, un lien entre la mort de Nabot et la prise de possession de sa 

vigne rendue possible pour le roi ; elle construit, pour le formuler d’un point de vue 

postcolonial, le territoire de la vigne comme « vide », de sorte qu’il soit rendu disponible, et 

c’est elle, finalement, qui encourage, sous la forme d’une injonction, son mari à prendre ce 

qu’il avait désiré (v. 15-16). Pour autant, sans le roi, Jézabel n’aurait pas pu procéder ainsi : 

elle écrit des lettres en son nom, elle les scelle du sceau royal47, et l’on peut rappeler à 

nouveau que, par une manœuvre d’omission de l’information, le roi a poussé sa femme à 

devenir active. 

D’un point de vue postcolonial, le comportement des hommes de la ville est parlant. Ils font 

ce qui est commandé par le décret royal ; ils se font collaborateurs à un crime évident. Les 

narrateurs portent un jugement critique sur ce comportement : au v. 11, ils énumèrent 

soigneusement toute l’élite masculine de la ville, les anciens et les notables qui habitaient sa 

ville ; ils répètent que c’étaient des hommes de la ville de Nabot (  רשֶׁ֤אֲ םירִֹ֗חהַוְ םינִ֣קְֵזּהַ וֹר֜יעִ ישֵׁ֨נְאַ

וֹר֔יעִבְּ ם֙יבִשְֹֽׁיּהַ ), donc des gens qui devraient le connaître, lui et la situation. L’élite de la ville 

apparaît collaborer au pouvoir royal, sans aucune discussion. La collaboration des élites d’un 

peuple colonisé est un grand sujet des études postcoloniales, car c’est là où se déroule une 

soumission volontaire au colon. Ici, le cas est encore plus grave : il ne s’agit pas d’une simple 

collaboration administrative, qui déjà pose des problèmes de loyauté et d’identité, mais il 

s’agit, dans la perspective des narrateurs, d’une collaboration à un triple crime : faux 

témoignage, meurtre et expropriation.  

Le problème soulevé dans l’exposition du récit a trouvé une « solution » sanglante par rapport 

à laquelle les lecteurs·trices, antiques et contemporain·e·s, attendent une suite du récit48. 

Celle-ci est donnée aux vv. 17-29. 

 

 

 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

14 

3.4  Parole qui accuse et juge (1 Rois 21,17-19) 

17 Et c’est la parole de IHVH-Adonaï à Élyahou, le Tishbi, pour dire : 

18 « Lève-toi ! Descends à l’abord d’Ahab, roi d’Israël, qui est à Shomrôn. Le voici dans la 

vigne de Nabot, là où il est descendu pour en hériter. 

19 Parle-lui pour dire : ‹ Ainsi dit IHVH-Adonaï: Tu assassines et hérites aussi ? › Parle-lui 

pour dire : ‹ Ainsi dit IHVH-Adonaï: Sur le lieu où les chiens ont lapé le sang de Nabot, les 

chiens laperont ton sang à toi aussi ›. » 

Avec les vv. 17-19, entre en scène une figure nouvelle, Élie, identifié de la même manière que 

lors de sa première apparition (1 Rois 17,1). Plus précisément, une voix est introduite et 

remplit l’espace textuel de ces versets, la voix du Dieu d’Israël qui dirige sa parole au 

prophète. Ce moyen stylistique laisse à penser que c’est la force divine que Nabot avait 

évoquée, même invoquée49, qui maintenant intervient dans le cours des évènements, autorité 

suprême et décisive.  

La parole divine reprend les formules du v. 16 en isolant Akhab qui est descendu à la vigne, et 

prononce une double accusation contre lui : tu as assassiné et tu prends possession. Le verbe 

hébreu traduit par « assassiner » est celui du Décalogue, du cinquième commandement ( חצר  ; 

cf. Exode 20,13/Deutéronome 5,17). On peut y voir un lien intertextuel, on peut également 

supposer une référence à une tradition ancienne connue en Israël, avant même que le 

décalogue ne fût composé. Assassiner, c’est un crime capital dans toute société. Le jugement 

qui suit annonce au roi le sort de celui qui a tué, la mort violente. 

Il faut remarquer que, par cette parole de Dieu, le roi, et le roi seul, est chargé de la 

responsabilité du crime50. Dieu ne semble pas accepter l’interprétation donnée par la voix 

narrative soulignant au moins une co-responsabilité de la reine. Le jugement de Dieu est 

centré sur le roi en tant que roi d’Israël et le rend responsable de ce que son épouse a fait ou 

de ce qu’il a laissé faire par son épouse. Le portrait négatif du roi est confirmé ; c’est lui le 

coupable.  

 

3.5  Le roi et le prophète en confrontation (1 Rois 21,20-24) 

20 Ahab dit à Élyahou : « M’as-tu trouvé, mon ennemi ? » Il dit : « Je t’ai trouvé. Parce que tu 

t’es vendu pour faire le mal aux yeux de IHVH-Adonaï,  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

15 

21 me voici, je fais venir contre toi le malheur. Je brûle derrière toi, je tranche d’Ahab le 

pisseur du mur, le cloîtré, l’abandonné d’Israël. 

22 Je donne ta maison comme la maison de Iarob‘âm bèn Nebat, comme la maison de Ba‘sha 

bèn Ahyah, pour l’irritation dont tu irrites, toi qui as fait fauter Israël. 

23 IHVH-Adonaï parle aussi à Izèbèl pour dire : ‹ Les chiens mangeront Izèbèl dans 

l’enceinte d’Izre‘èl.  

24 Le mort d’Ahab en ville, les chiens le mangeront et le mort aux champs, les volatiles des 

ciels le mangeront ›. » 

Il apparaît qu’Élie poursuit l’ordre de la voix divine, car Akhab se trouve face à lui et ouvre 

une joute verbale. La distribution de la parole seule montre qu’Élie lui est supérieur. Il saute 

aux yeux que le prophète ne se contente pas de répéter la parole de Dieu qu’il a reçue, laquelle 

se référait directement aux évènements racontés avant, mais qu’il prononce des paroles d’une 

portée beaucoup plus étendue, lorsqu’il fait allusion à la fin de la dynastie du roi, et, sur un 

plan plus général, lorsqu’il décrit le crime d’Akhab comme « le mal » (v. 20). Le vocabulaire 

montre que les vv. 20b-22 ajoutent au récit de la vigne de Nabot des dimensions plus vastes, 

l’insérant dans l’histoire des rois d’Israël insurrectionnels51. D’un point de vue rhétorique, 

c’est une cascade de malédictions que le prophète fait s’abattre sur le roi. De plus, il 

n’introduit pas ces paroles avec la formule authentifiant un messager divin (« ainsi parle 

YHWH ») mais il glisse tout simplement dans le « moi » divin. Par sa prise de parole, Élie 

manifeste une identification intense avec son Dieu, motif qui revient d’ailleurs au cours du 

cycle d’Élie52. D’après la construction du récit, l’on peut se demander si cette figure 

n’exprimerait pas l’idéal d’un groupe qui ne distinguerait plus entre la volonté de Dieu et 

l’interprétation de l’homme, fort de son accès immédiat à Dieu. Un·e lecteur·rice 

contemporain·e pourrait relever ce « métissage » dangereux entre homme et dieu et remettre 

en question l’autorité divine des paroles du prophète.  

Seul le v. 24 ressemble à la parole de YHWH au prophète (v. 19). Et même ici, Élie amplifie 

la parole qu’il identifie, cette fois-ci, comme provenant de son Dieu. Avant de reprendre la 

parole au roi, il s’adresse à Jézabel et lui annonce, au nom de YHWH, la même mort honteuse 

que son mari. Le fait que cette parole contre Jézabel arrive au cours du récit comme un 

complément, dont le sujet était absent de la prise de parole des vv.17-19, fait apparaître Élie 

comme quelqu’un qui désire interpréter, amplifier et compléter le jugement de Dieu qu’il a 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

16 

écouté – animé par son zèle pour YHWH Sabaot (1 Rois 19,10.14), le dieu des armées 

célestes53 ? 

 

3.6  Un commentaire (1 Rois 21,25-26) 

25 Seulement, nul n’a été comme Ahab vendu pour faire le mal aux yeux de IHVH-Adonaï, 

incité par Izèbèl, sa femme  

26 très abominable pour aller derrière les crottes, comme tout ce que font les Emori, que 

IHVH-Adonaï a déshérités en face des Benéi Israël. 

Les vv. 25.26 se comprennent moins comme la suite des paroles du prophète que comme le 

commentaire de la voix narrative. La référence à « ce que font les Emori » (v. 26) lie le règne 

d’Akhab à celui de Manassé (2 Rois 21,11)54 ; il s’agit d’une prolepse, à côté de l’analepse au 

v. 22, qui insiste cette fois-ci sur l’apostasie religieuse du roi. En même temps, le 

commentaire revient à nouveau sur Jézabel. Traitée de manière comparable à son mari au v. 

23, maintenant il est question de sa culpabilité qui est exploitée avec vulgarité. J’y reviendrai 

au cours de ma deuxième lecture du récit.  

Pour le moment, j’insiste sur le fait que la mention des « Emori » rappelle un des peuples de 

la terre de Canaan, qui, dans le grand discours de Josué à la fin de sa vie (Josua 24 ; en 

particulier 24,8-18), constitue le prototype des peuples idolâtres du pays. Le commentaire de 

1 Rois 21,26 rappelle que c’était à cause de leur idolâtrie qu’ils avaient perdu le droit de vivre 

dans le pays, que Dieu les avait « déshérités » ( שׁירִוֹה  ; verbe du vocabulaire 

deutéronomiste55). Avec le verbe שׁרי  au hif‘il l’appel de Jézabel à son mari « Va, prends 

possession » ( שׁרֵ֞ םוּק֣  ; v. 15), ainsi que l’accusation par la parole divine (v. 18) se font écho. 

Mais l’on voit bien que ce n’est plus le meurtre judiciaire qui est la raison du jugement sur 

Akhab, mais son idolâtrie. En jugeant Akhab la prise du territoire de Canaan par les Israélites 

est ratifiée encore une fois, même si 1 Rois 21,25 met l’accent sur la perte du pays à cause de 

l’idolâtrie en Israël. Il est vrai que la théologie deutéronomiste lie la possession du pays à la 

vénération du seul Dieu d’Israël, mais il est aussi vrai que, par cette théologie, au nom du vrai 

Dieu, une expulsion de peuples indigènes « païens » peut être facilement justifiée. 

 

 

 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

17 

3.7  Le jugement reporté (1 Rois 21,27-29) 

27 Et c’est quand Ahab entend ces paroles, il déchire ses habits, met un sac sur sa chair et 

jeûne. Il se couche dans le sac et va lentement. 

28 Et c’est la parole de IHVH-Adonaï à Élyahou, le Tishbi, pour dire : 

29 « As-tu vu Ahab ? Oui, il est maté en face de moi. Et parce que, oui, il est maté en face de 

moi, je ne ferai pas venir le malheur de ses jours. Mais aux jours de son fils, je ferai venir le 

malheur sur sa maison. » 

Le dernier paragraphe revient sur la confrontation entre Élie et Akhab. Le roi est prêt à 

s’humilier devant Dieu (27), ce qui provoque une deuxième parole de YHWH à Élie, qui 

témoigne de la pitié envers Akhab et reporte les menaces prononcées contre lui à la génération 

suivante. 

 

3.8  Le dégagement par la lecture continue … 

Pour résumer : le texte 1 Rois 21 développe un problème d’expropriation et prend parti très 

nettement pour celui qui souffre d’une injustice criante et qui est, à la fin, victime d’un 

meurtre légitimé par l’institution judiciaire. C’est un texte qui met Dieu au côté du subalterne, 

en opposition au roi, un texte qui conteste le droit d’un roi de s’approprier un terrain au sein 

même de son royaume. La terre, le territoire, ne lui est pas soumise ; il n’a pas le droit d’en 

disposer. Le texte nous met devant une question brûlante, déjà pour l’Israël biblique, dans les 

sociétés traditionnelles et, jusqu’à nos jours, dans les contextes et les multiples formes 

contemporaines de la spoliation de terres56.  

À partir des deux premières questions de Musa Dube, l’on pourrait également présenter ainsi 

notre texte : il témoigne d’une résistance aux exigences d’un souverain qui réclame de droit la 

prise de possession d’un territoire – aux exigences d’un souverain terrestre, il faut cependant 

ajouter, car, comme le montre le v. 25, le texte affirme qu’il en va différemment pour le 

souverain céleste. Il est vrai que les auteurs bibliques eux-mêmes se rangent sous la 

domination de ce souverain céleste et condamnent l’idolâtrie que leur peuple pratique dans le 

pays, mais cela n’empêche pas de relever que l’idée même d’un lien entre la possession d’un 

pays et l’exclusivité d’un culte correct porte en elle le danger de l’oppression, quand un 

groupe, un peuple, une nation se croit légitimé·e à agir au nom du vrai Dieu et de son culte. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

18 

Une lecture attentive aux exclusions, qui désire démasquer des exclusions larvées, continuera 

de tourner et retourner le texte. La chercheuse sud-africaine Makhosazana Nzimande, 

enseignante d’Ancien Testament à l’université de la Province KwaZulu Natal en Afrique du 

Sud, a développé une analyse qu’elle appelle elle-même le·la « imbokodo postcolonial·e »57. 

Imbokodo désigne une pierre très dure que les femmes zouloues utilisent pour marcher dans 

les terrains sablonneux, c’est donc le symbole d’un fondement solide ; l’objet est pris à la 

nature, mais adapté à un usage culturel, indispensable pour le travail quotidien des femmes à 

la campagne. Avec le terme imbokodo, Nzimande évoque ce contexte et se réfère en plus à 

une tradition indigène, ce qui constitue un choix herméneutique opéré par beaucoup 

d’intellectuel·le·s des pays du Sud, qui de cette manière recherchent et mettent en valeur des 

savoirs qui ne reprennent pas les catégories reçues des colons. Pour l’auteure, la lecture 

imbokodo se situe plus spécifiquement du côté de la lutte des femmes noires sud-africaines 

contre quatre forces oppressives que sont le colonialisme, la pauvreté, l’apartheid et la 

discrimination fondée sur le sexe/genre. À la suite de Gayatri Chakravorti Spivak, Nzimande 

pose la question de la place des subalternes dans le texte, de celles qui ne parlent pas. Elle 

offre une réponse qui s’inscrit dans une lacune du texte, attirant l’attention sur la femme et les 

enfants de Nabot. Le récit parle longuement du meurtre de l’homme, mais il reste muet sur sa 

famille. Pourtant, si le père de famille est mort, que va-t-il advenir de sa femme et de ses 

enfants ? Est-ce qu’ils auront le droit de rester en ville, ou est-ce que la vie leur sera devenue 

insupportable, dans une communauté qui a trahi leur mari et leur père ? Questions auxquelles 

le récit de 1 Rois 21 ne donne pas de réponse, qu’il ne pose même pas. Il est vrai, on pourrait 

l’ajouter, que les fils de Nabot sont mentionnés dans un autre contexte, celui de la révolution 

de Jéhu (2 Rois 9,26). On apprend qu’ils furent tués comme leur père. Cependant, ce n’est pas 

par pitié envers eux que l’on fait cette remarque, mais pour un besoin de symétrie : le récit en 

2 Rois 9 parle de la mort violente du fils d’Akhab, Akhazias, et c’est pour cela que les fils de 

Nabot entrent en jeu. Et encore leur mère, la femme de Nabot, demeure passée sous silence. 

Voilà des subalternes auxquelles la parole est refusée, voilà une exégèse qui se voit obligée 

d’inscrire ces subalternes dans le texte biblique ; des subalternes qui se trouvent du côté de 

ceux et de celles privé·e·s de justice.  

À la fin de cette première lecture d’1 Rois 21, je reviendrai sur la vigne comme 

métaphore/métonymie. Il me semble que l’on peut observer une structure analogue entre le 

récit 1 Rois 21 et celui de David qui a le désir de prendre la femme qu’il voit du toit de son 

palais royal, Bethsabée (2 Samuel 11)58. Ce récit établit d’ailleurs une analogie entre le siège 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

19 

de la capitale des Ammonites (2 Samuel 11,1), que David, avec l’aide de son général Joab, 

parvient à prendre (2 Samuel 12,26-30), et les intrigues de David pour obtenir Bethsabée et 

faire tuer son mari au combat, à nouveau assisté par Joab. Une ville (la capitale des 

Ammonites) fonctionne comme métonymie du corps de la femme. David désire une femme, 

Bethsabée, qui appartient à un autre ; il la prend, et c’est un prophète, Nathan, qui lui dit : tu 

as commis le double crime de meurtre et d’adultère (2 Samuel 12). Akhab désire une vigne ; il 

la prend, et c’est le prophète Élie qui lui reproche au nom de Dieu : tu as commis un meurtre 

pour prendre possession. Le parallèle structurel entre les deux récits semble confirmer que la 

vigne peut être vue, elle aussi, comme métonymie d’un corps de femme. Pour un regard 

postcolonial sur le texte, cela n’est pas surprenant, car, dans la langue du colon, les territoires 

à prendre sont des femmes à prendre. Ce motif n’étant pas développé en 1 Rois 21, le regard 

rendu sensible à la métonymie signalée ici pourra découvrir qu’une autre question cruciale 

reste en suspens à la fin du récit en 1 Rois 21 (et ne sera plus reprise) : l’humiliation rituelle 

du roi aura-t-elle des conséquences pratiques sur le territoire volé ? 

 

4. Blâme à la reine – la figure de Jézabel  

Dans la suite de cette étude, la figure de Jézabel sera placée au centre de l’attention, depuis 

des perspectives féministes, de genre et postcoloniales. Pour repérer son rôle il me paraît 

nécessaire de parcourir le cycle d’Élie dans son ensemble. Dans ce contexte plus large, 

l’histoire de la vigne de Nabot et, avec elle, la figure de Jézabel, revêt, elle aussi, des formes 

et des significations spécifiques.  

 

4.1  L’épouse derrière le roi – 1 Rois 16,29-34 

L’entrée en scène de Jézabel se trouve en 1 Rois 16,29-3459 :  

29 Ahab bèn ‘Omri règne sur Israël dans l’année trente-huit d’Assa, roi de Iehouda. Ahab bèn 

‘Omri règne sur Israël à Shomrôn vingt-deux ans. 

30 Ahab bèn ‘Omri fait le mal aux yeux de IHVH-Adonaï, plus que tous avant lui. 

31 Il est léger pour lui d’aller dans les fautes de Iarob‘âm bèn Nebat. Il prend une femme, 

Izèbèl, la fille d’Ètba‘al, le roi des Sidonîm. Il va, sert Ba‘al et se prosterne devant lui.  

32 Il érige un autel pour Ba‘al, dans la maison de Ba‘al, qu’il a bâtie à Shomrôn. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

20 

33 Ahab fait une Ashéra. Ahab continue à faire pour irriter IHVH-Adonaï, l’Elohîms d’Israël, 

plus que tous les rois d’Israël qui étaient avant lui. 

34 En ces jours, Hiél de Béit-Él bâtit Ieriho. Il la fonde sur Abirâm, son aîné, et sur Segoub, 

son cadet, il poste ses portes, selon la parole de IHVH-Adonaï dont il avait parlé par la main 

de Iehoshoua‘ bîn Noun. 

Dans ces versets on reconnaît facilement la main et le style deutéronomistes : sont données 

d’abord les dates du règne d’un roi d’Israël, en relation avec celles du roi de Judée. On 

reconnaît aussi la formule de jugement sur le roi, comparé à ses prédécesseurs : Akhab était le 

pire de tous. Le dernier verset (v. 34) fait allusion à la fin du récit sur la chute de Jéricho : 

Josué avait maudit celui qui irait reconstruire cette ville (Josua 6,26). Cette malédiction, selon 

les deutéronomistes, se réalise donc aux temps du roi Akhab, encore un signe que son règne 

est considéré, disons mieux, est construit de façon extrêmement négative. Restent les vv. 31-

33 qui donnent des précisions sur le règne d’Akhab : il se marie à Jézabel, princesse 

sidonienne, il sert le Dieu Baal, il érige un lieu de culte pour Baal et « il fait une Ashérah » – 

la formulation laisse penser à un objet de culte60. Jézabel apparaît donc dans le contexte de ces 

jugements négatifs et en tête d’une succession d’activités cultuelles du roi qui, dans la 

perspective deutéronomiste, sont à rejeter. Il faut noter pourtant que ce n’est pas « la femme », 

non plus « la femme étrangère » telle quelle qui pose problème, mais le fait que le roi d’Israël 

soit entré en relation avec elle en l’épousant. Reformulé en termes de sexe et de genre : ce 

n’est pas tant la femme comme individu de sexe féminin, mais la descendance non israélite 

associée à cette relation maritale, qui est en jeu. Il est donc bien question du genre, c’est-à-

dire de culture ou de société. Avec Jézabel, une femme étrangère devient membre de la 

famille royale. Par ailleurs, elle est une fille dont le père porte un nom indiquant sa vénération 

du Dieu Baal et auquel son nom à elle se rattache également : le nom « I-zebel » / « ִלבֶֶזיא  » 

(« Où est le prince »)61 fait référence à Baal, connu comme « prince » par les textes de Ras 

Shamra/Ougarit. Ces données textuelles laissent entendre que c’est par elle ou à cause d’elle 

qu’Akhab se met à vénérer ce Dieu Baal et à lui construire des ensembles de culte62. L’ordre 

chronologique du récit sous-tendrait en effet un ordre logique. Voilà un motif répandu dans 

les livres dits deutéronomistes ou influencés par la rédaction deutéronomiste: l’exogamie est à 

proscrire, car les épouses étrangères au peuple d’Israël inciteront leurs époux israéliens à 

servir d’autres dieux à côté ou à la place du Dieu d’Israël (Deutéronome 7,2-4 ; Exode 34,15-

16 ; cf. aussi Nombres 25,1-3). Le premier exemple dans l’histoire des rois bibliques est 

Salomon : quand il fut vieux, ses femmes détournèrent son cœur vers d'autres dieux (1 Rois 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

21 

11, 4). Notez bien que c’est l’homme qui a fait le premier pas dans ces mariages (comme 

d’ailleurs, en Nombres 25,1-3, les hommes israélites avaient pris l’initiative de s’acoquiner 

avec les femmes moabites), mais il se retrouve pris au piège. C’est ce type de jugement 

deutéronomiste qui marque aussi le passage de 1 Rois 16,29-34 introduisant tout ce qui suit 

sur le couple royal d’Akhab et Jézabel et qui oriente ainsi la perception du·de la lecteur·rice.  

Comme exemple d’un « regard orientalisant » sur Jézabel, je cite l’étude de Jean Steinmann 

sur « la geste d’Élie ». Steinmann se pose la question : « Quel est ce Baal, dont Jézabel est la 

zélatrice ? » et apporte la réponse suivante : « Le Baal de Jézabel n’était pas un vulgaire dieu 

rural. Son histoire était l’objet d’une mythologie savante. Ses prêtres étaient des corybants, 

qui cherchaient dans des cérémonies de derviches, une extase mystique naturiste. Sa religion 

était celle de la fertilité, du sexe et de la mort, de la mutilation et du sang. »63 C’est 

l’oscillation entre dégoût et fascination qui caractérise ces « informations ». Elles sont 

inspirées par les textes bibliques, notamment par 1 Rois 18,40 sqq., et par l’idée, répandue 

dans les recherches bibliques de l’époque, d’une « religion de la fertilité » pan-cananéenne, 

elle-même élaborée en s’appuyant largement sur les textes bibliques dont on négligeait 

l’importante dimension polémique. Ces recherches témoignent elles-mêmes de stéréotypes et 

de distorsions. 

 

4.2 « Critique de la raison occidentale » 

Avant de poursuivre mes analyses, il faut revenir sur la contribution de Makhosazana 

Nzimande qui vise à « reconfigurer Jézabel » (reconfiguring Jezebel)64. En insistant sur les 

subalternes du texte, l’auteure pratique son approche imbokodo, en solidarité avec la lutte des 

femmes sud-africaines noires, sur le plan socio-économique et sur celui de genre. Cette 

approche implique d’insister sur la restitution du pays volé par les colons. Elle y ajoute deux 

autres préoccupations : se situer de manière critique envers la politique de l’ethnicité et de 

l’identité post-apartheid et sauvegarder la mémoire de l’histoire oubliée des femmes africaines 

noires65. En effet, dans le contexte sud-africain, on conserve la mémoire de reines noires, fait 

important pour un point de vue féministe dont l’intérêt porte sur les femmes de pouvoir66. En 

se demandant quelle était la contribution de ces femmes-reines pour le bien-être des pauvres 

et pour une société juste, Nzimande découvre pourtant que l’égoïsme (personnel, familial, 

tribal) des reines ne se distingue point de celui des rois. Celui ou celle qui soutient la lutte des 

femmes noires contre les quatre forces oppressives, le colonialisme, la pauvreté, l’apartheid et 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

22 

la discrimination par rapport au sexe, ne pourra donc pas s’épargner la critique envers les 

femmes associées aux oppresseurs/exploiteurs, même si c’est une reine noire. Le critère de la 

justice rendue aux subalternes vaut plus que l’intérêt de rappeler les femmes de pouvoir. 

Suivant l’impulsion de Fanon, Nzimande se situe donc plutôt du côté du révolutionnaire que 

du critique culturel. Elle adresse un reproche à l’égard des féministes occidentales qui se sont 

efforcées de reconstituer l’image d’une Jézabel historique libérée des distorsions 

deutéronomistes : « The feminist romanticisation and homogenisation of Jezebel’s role in this 

story as a demonstration of her outstanding leadership and wisdom, is inimical to our 

postcolonial concerns and hazardous to our quest for the liberation of black women from 

white women’s oppression in particular. Voilà ! Here lies a typical example of the lack of 

solidarity between colonised and colonizer women »67. Sa propre « reconfiguration » voit en 

Jézabel un « voyageur puissant » (Musa Dube), qui arrive dans un pays lointain en étrangère, 

exerce son pouvoir sur le peuple assujetti et lui impose sa religion68. La Phénicie devient pour 

elle symbole de l’empire et de ses forces colonisatrices69, et Nabot la victime d’un ethnic 

othering70. Nzimande lit donc le cycle d’Élie tel qu’il se présente : l’histoire d’une époque où 

l’influence culturelle et religieuse venant des Phéniciens, acclimatée par Jézabel devenue 

reine d’Israël, serait presque parvenue à écraser la religion israélite et à priver de ses droits le 

peuple. 

En tant qu’exégète occidentale, placée dans une position privilégiée du point de vue 

économique, politique, religieux, ethnique, j’ai toutes les raisons d’écouter et de comprendre 

cette lecture du cycle d’Élie et en particulier du récit du ch. 21, depuis une localisation telle 

que Nzimande l’a décrite. Je suis d’accord avec elle, sans aucune réserve : dans la mesure où 

des femmes « réelles » sont coupables d’injustices, quelle qu’en soit la nature, il faut 

l’exposer et non les en « blanchir »71. Dans la mesure où Jézabel, comme figure du récit, est 

du côté d’une politique colonialiste, il faut soumettre à la critique ses paroles et ses actions. 

Cependant, entre le plan des « femmes réelles » et celui des « femmes comme figures-actrices 

d’un récit », se trouve le plan de la construction de ces figures par le texte (et par les auteurs 

historiques « derrière » le texte)72. C’est sur ce plan que j’ai relu 1 Rois 16, 29-34, car il me 

paraît qu’un regard postcolonial – de provenance occidentale, je l’avoue, même si ma lecture 

se fait sous l’arrière-fonds de la montée en force de mouvements nationalistes et xénophobes 

dans beaucoup de pays européens – y découvre au moins deux problèmes à étudier sans 

abandonner la solidarité avec ceux et celles qui luttent contre des discriminations multiples : 

le problème posé par un rejet impératif d’une femme étrangère comme épouse, qui 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

23 

représenterait un piège culturel ou religieux pour son mari, et le problème que le prophète ne 

poursuit pas moins que la reine le concept de l’exclusivité du culte légitime, en l’occurrence, 

celui de son dieu YHWH.  

Pour clarifier encore une fois mon angle d’approche qui se situe entre la « figure historique » 

et la « figure dans le récit », je voudrais sur ce point rappeler les études de Gayatri 

Chakravorti Spivak sur la Rani (= reine) de Sirmur, une souveraine (1815-1827) du Nord-Est 

de l’Inde britannique. Après la mort de son mari elle devait, selon les maîtres coloniaux, 

fonctionner comme tutrice du roi-enfant mineur, son fils, mais elle demandait le sati, donc 

d’être brulée avec son mari. Spivak a interrogé les sources de l’époque sur les raisons qui 

motivaient la reine – sans résultat ; les sources n’en parlent pas ; aucune voix ne lui est 

donnée. Pour Spivak, la Rani de Sirmur incarne, dans un certain sens, le paradigme d’une 

« subalterne qui ne parle pas », en dépit du fait qu’elle appartenait à la classe dominante de 

son pays73. Il me semble qu’il est possible de’appliquer cette analyse à Jézabel. En général, on 

admet que cette figure biblique n’est pas purement fictive74. Cependant, outre les textes 

bibliques imprégnés par les perspectives deutéronomistes75, nous ne disposons pas de sources. 

Toute reconstruction historique reste hypothétique et, ajoutons-le, elle-même guidée par des 

représentations préconçues. Cependant, plutôt que d’essayer de rendre une voix à une Jézabel 

historique, je me contenterai d’esquisser les contours de l’idéologie des textes qui la 

concernent. 

 

4.3  La veuve et la reine – 1 Rois 17-18 

1 Rois 17 ne mentionne pas Jézabel – par contre, il parle de la veuve sidonienne et de son fils. 

En résultent, dès le début du cycle d’Élie, deux relations entre un homme israélite et une 

« femme étrangère », à savoir Akhab et Jézabel, ainsi qu’Élie et la veuve. Dès le début il y a 

une femme étrangère qui incite l’homme israélite à l’apostasie et une autre femme étrangère 

qui confesse sa foi au Dieu d’Israël, persuadée par la rencontre d’un homme de Dieu.  

Dans ma première conférence, en m’appuyant sur mon analyse de 1989, j’avais fortement 

souligné la théologie du ch. 17 en lien avec l’idéologie du texte76: une femme étrangère 

retrouve le vrai Dieu des pauvres. Au nom de ce Dieu, il m’a paru juste et nécessaire de 

critiquer l’abus du pouvoir de ceux et celles qui sont en possession du pouvoir. Avec cette 

théologie de la libération, il était facile de voir en Jézabel la représentante d’un tel pouvoir 

abusif. J’ai donc lu les textes avec une herméneutique de confiance en la juste cause du Dieu 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

24 

de la libération qui est le Dieu de la Bible. À l’époque, je dirais aujourd’hui, j’ai probablement 

accordé trop peu d’attention à un autre aspect de l’idéologie du texte, à savoir la construction 

de Jézabel selon le schéma de la « femme étrangère qui fait introduire des cultes étrangers ; 

l’épouse étrangère qui incite l’homme israélite à l’abominable ». La théologie de la libération 

des années 1980 était, malgré les révisions féministes, encore trop peu sensible à ce genre de 

constructions textuelles dans la Bible77. En regardant le cycle d’Élie comme construction 

narrative, on pourra dire : la veuve sidonienne comme la princesse sidonienne reflètent le 

regard deutéronomiste sur les « femmes étrangères ». La veuve représente l’étrangère 

acceptée, celle qui ne désire pas se marier à un homme israélite, celle qui reste à son lieu 

d’origine (ou qui y rentre, comme la reine de Saba en 1 Rois 10,1-13); celle qui offre 

l’hospitalité, celle qui reconnaît la puissance du Dieu d’Israël (comme Rahab dans Josua 2), 

celle à laquelle on ne demande pas de renoncer à ses dieux pour ne vénérer que YHWH78, 

tandis que la princesse est perçue et présentée comme l’intrus dangereux dans Israël. 

Cette construction antithétique, on pourrait dire suivant le schéma « good girl – bad girl »79 

(« mauvaise fille / brave fille ») est aussi perceptible au ch. 18. Jézabel y réapparaît trois fois. 

Notons tout d’abord un trait narratif : aux ch. 16-19, les mentions de Jézabel sont brèves et 

dispersées à travers les textes ; la figure de Jézabel apparaît fragmentée, privée d’une 

apparence forte dans les récits. Deux fois au ch. 18 (18,4 et 18,13), on accuse Jézabel d’avoir 

massacré des prophètes de Yahvé ; une fois (18,19), le texte parle de 450 prophètes de Baal et 

de 400 prophètes de l’Ashérah qui mangent à la table de Jézabel, qui sont donc soutenus et 

favorisés par elle. Le fait que les 400 prophètes de l’Ashérah soient mis en parallèle exact 

avec les 450 prophètes du Baal fait penser à une déesse Ashérah à côté du Dieu Baal80. 

Jézabel aurait donc protégé le culte de ces deux divinités, d’un dieu et de son parèdre, et elle 

aurait, par l’intermédiaire de leurs prophètes, veillé à ce que la religion de Baal et d’Ashérah 

gagne en influence politique en Israël, comme l’influence politique que les prophètes de 

Yahvé exercent dans les campagnes militaires décrites aux ch. 20 et 22. 

Les trois mentions de Jézabel renforcent l’impression gagnée à la lecture de 1 Rois 16,29-34 : 

c’est elle qui encourage de façon active le culte de dieux autres que Yahvé, et bien plus, bien 

pire que cela, c’est elle qui s’oppose brutalement au culte de Yahvé. Le texte se tait sur le rôle 

du roi : ou Akhab n’en sait rien, ou il n’intervient pas – en tout cas, le temps de son règne est 

présenté comme une époque où les prophètes de Yahvé sont persécutés, persécution instiguée 

par Jézabel. Son portrait en contre-image de la veuve sidonienne est ainsi approfondi : la 

veuve donne à manger au prophète de YHWH, la reine reçoit et entretient les prophètes de ses 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

25 

dieux à elle ; la veuve offre un hébergement à Élie, un prophète d’un dieu étranger pour elle 

(1 Rois 17,17 sqq.), la reine fait persécuter les prophètes de YHWH, le dieu lié au pays où elle 

vit avec son époux, le roi d’Israël.  

En reprenant les deux questions de Musa Dube concernant la construction de la différence et 

les représentations du genre, je pourrais déjà résumer : il y a un fil rouge dans le cycle d’Élie 

qui construit le personnage de Jézabel comme une femme étrangère représentant un danger 

pour le vrai Israël et son Dieu. Jézabel représente le différent, l’autre, et le texte joue aussi très 

clairement sur une représentation genrée, d’autant plus qu’elle trouve sa contre-image dans 

une autre femme étrangère, la veuve sidonienne. Sur le plan de l’idéologie du cycle d’Élie, 

cette femme est l’instrument narratif pour démontrer que la puissance de Yahvé s’étend, par 

l’intermédiaire de son prophète, jusque dans une région du Baal phénicien et que c’est 

seulement « à l’étranger » que le dieu d’Israël peut montrer ses forces vivifiantes, tandis que 

du côté de Jézabel, Baal et Ashérah, règnent le crime, l’injustice, la mort violente, auxquelles 

Yahvé et son prophète répondent de la même façon. Dans ce sens (restreint), on pourra dire 

que la veuve phénicienne porte un « masque blanc », pour reprendre l’image de Frantz 

Fanon ; qu’elle parle, pour le décrire avec Musa Dube81, comme un perroquet qui répète les 

convictions de ceux qui sont derrière les textes. Même si j’ai cœur à souligner le rejet des 

structures de crime, de corruption, de violence que ces textes exposent, j’insiste toutefois 

aussi sur les « binarités » problématiques qui les traversent82. 

  

4.4  1 Rois 21 – une deuxième lecture83 

Le récit de la vigne de Nabot fait suite au ch. 2084, qui relate les conflits armés entre Akhab, le 

roi d’Israël, et Ben-Hadad, roi des Araméens. Des prophètes se font entendre et influent de 

manière décisive sur les évènements. Le·la lecteur·rice s’attend donc à une présence 

prophétique similaire dans la suite, tout en percevant que la scène a changé : du champ de 

bataille au palais royal, de la politique extérieure à une affaire de « l’intérieur », d’un conflit 

militaire à un conflit juridique. De Jézabel, on sait qu’elle a fait tuer des prophètes de Yahvé, 

qu’elle est donc prête à aller jusqu’au meurtre pour imposer ses intérêts. Plutôt que de penser 

à une épouse aimable qui réagit de manière compatissante envers le chagrin de son mari (1 

Rois 21,4), l’on est tenté de se demander si sa question au v. 5 ne traduit pas une forme 

d’impatience, voire de mépris. Le fait que l’entretien entre le roi et la reine se fasse dans la 

chambre à coucher devient significatif : lieu d’intrigues plutôt que de décisions sages, lieu 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

26 

aussi qui confère à la scène un sous-entendu érotique ou sexuel. À cet égard, le verbe 

« manger » est parlant : ne pas manger, parce que le désir était refusé (v. 4) ; « manger » 

comme métonymie d’une autre absorption, celle de la vigne (v. 7). Jézabel définit la prise de 

la vigne comme un acte quasi naturel et comme un besoin vital qui aura des effets positifs sur 

le « souffle » (v. 5) et le « cœur » (v. 7). Au pouvoir royal de satisfaire à ce besoin « naturel », 

au-delà de considérations d’ordre éthique. 

Le plan conçu par Jézabel pour éliminer Nabot repose sur le postulat du lien étroit entre le roi 

et la divinité, postulat qu’elle peut supposer comme admis aux yeux de ceux auxquels elle 

envoie son décret. Le·la lecteur·rice comprend qu’elle tourne en malédiction de Dieu, en s’y 

référant d’ailleurs par l’euphémisme de « bénir » (v. 10), la malédiction que Nabot avait 

prononcée sur lui-même et son refus de donner la vigne au roi en crime de lèse-majesté. Elle 

respecte ainsi la piété des destinataires. Le fait que Jézabel se sert de l’expression « ְּלעַַיּלִבְ־ינֵב  » 

pour désigner les deux hommes qui devaient témoigner contre Nabot (v. 10) montre qu’elle se 

rend compte qu’elle est en train de commettre un crime, car cette expression a toujours une 

connotation négative85. Si la première scène laissait encore en suspens le jugement du texte 

sur Jézabel, cette scène-ci est claire ; à sa lumière, la précédente pourra aussi être relue 

comme une pointe contre la reine : pour Jézabel, le pouvoir royal est libre de passer outre la 

volonté d’un de ses sujets. Judith McKinlay pose la question de savoir si le terme de « ְּ־ינֵב

לעַַיּלִבְ  » désignant les faux témoins fait vraiment partie du discours de la reine ou s’il ne traduit 

pas plutôt le jugement du narrateur, inséré subrepticement dans les paroles du personnage 

qu’il a créé86. Il en va peut-être de même avec la mention qui est faite dans le récit du fait que 

les nobles de la ville rapportent la mort de Nabot à Jézabel plutôt qu’au roi (v. 14), alors 

même que les décrets portaient le sceau royal. 

Si le narrateur, ou la voix narrative, s’efforce de souligner la culpabilité de la reine, la parole 

divine des vv. 17-19, elle, ne l’évoque même pas. Le crime du faux témoignage que Jézabel a 

instigué n’est pas mentionné. Du point de vue genre, l’on pourra dire que la parole de Dieu est 

guidée par un regard androcentrique, mais il est possible que l’androcentrisme soit dû au fait 

que l’homme est israélite ou que l’Israélite soit roi87. C’est Élie qui, après ses paroles contre la 

dynastie du roi (vv. 21-22), ajoute un jugement sur Jézabel (v. 23), analogue à celui sur 

Akhab (v. 24). Le prophète semble donc voir la faute du couple, mais étant donné qu’il fait 

précéder son annonce contre le roi d’une parole contre Jézabel, on pourra se demander s’il 

n’accorde pas déjà plus d’importance aux crimes de la reine. Le commentaire des vv. 25-26 

affirme cette « (de-)valorisation ». Lisons encore une fois ces versets : 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

27 

25 Seulement, nul n’a été comme Ahab vendu pour faire le mal aux yeux de IHVH-Adonaï, 

incité par Izèbèl, sa femme (BJ : séduit ; TOB : dévoyé)  

וֹתּֽשְׁאִ לבֶ֥זֶיאִ וֹתֹ֖א התָּסַ֥הֵ־רשֶׁאֲ   

26 Il a agi d’une manière tout à fait abominable, s’attachant aux idoles, comme avaient fait les 

Amorites que Yahvé chassa devant les Israélites. 

Akhab reste coupable, mais la faute est déplacée sur « sa femme » / son épouse. La Bible de 

Jérusalem parle d’une séduction, la TOB se sert du verbe dévoyer ; Chouraqui traduit par 

inciter. En effet, le verbe תוס  au hif‘il signifie « inciter », souvent inciter à quelque chose de 

mauvais. Deutéronome 13,7 parle de « l’épouse qui repose sur ton sein », qui « cherche dans 

le secret à t’inciter ( תוס ) en disant : “Allons servir d'autres dieux…” » C’est de ce genre 

d’avertissements que 1 Rois 21,25 s’inspire. 

La traduction de la Bible de Jérusalem qui choisit de rendre תוס  hif. par « séduire » fait 

résonner à des oreilles chrétiennes pieuses la séduction de la première femme au paradis et 

crée donc un lien entre elle et Jézabel. En comparant la réponse de la femme à la question de 

savoir pourquoi elle a mangé du fruit interdit (Genesis 3,13), on découvre que le texte hébreu 

emploie le verbe ִאשּׁנ  hif. « tromper » (cf. Genesis 3,13 TOB). La Bible de Jérusalem, 

cependant, parle d’une « séduction » là aussi. Il semblerait que pour les traducteurs de la BJ le 

lien entre Ève et Jézabel se soit fait « naturellement » : Jézabel est une réincarnation d’Ève, 

l’épouse qui « dévoie » son mari. Ou faut-il aller plus loin et penser ceci : celui qui a 

« séduit » Ève est le serpent, le diable ; Jézabel « séduisant » Akhab se retrouverait du côté du 

mal personnifié ? Il s’agit d’un cas où la traduction renforce des stéréotypes de genre au lieu 

de les contrecarrer, un cas sans doute révélateur de stéréotypes profondément ancrés. 

Mais, il faut le dire, ces stéréotypes sont quelquefois eux-mêmes nourris par les textes 

bibliques. La rencontre de la première femme avec le serpent à côté de l’arbre interdit évoque 

une constellation documentée par l’iconographie du Proche Orient ancien (l’Égypte incluse88) 

depuis le Bronze Moyen : une femme-déesse associée à un arbre ou aux branches d’un arbre, 

dans certains cas fusionnée avec un arbre. Ainsi la scène de Genesis 3,1-24 peut être lue 

comme un résumé de l’histoire d’Israël : elle se situe dans un pays donné par Dieu, et 

représente la transgression du commandement de Dieu de ne pas servir d’autres dieux, puis 

l’expulsion du pays89. Le serpent et l’arbre symbolisent les cultes interdits, la femme celle qui 

incite l’homme à participer à ces cultes. Par l’intermédiaire d’une telle lecture de Genesis 3, la 

possibilité d’un lien entre Ève et Jézabel devient « vérifiable ». 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

28 

Au v. 25, Jézabel est accusée de manière directe par la voix du commentateur qui relie les 

évènements autour de la vigne de Nabot au problème du faux culte. Cette voix explicite enfin 

ce qu’évoque le bref passage de la fin du ch. 16 : Akhab faisait ce qui déplaît à Dieu, parce 

que sa femme Jézabel l’y avait incité (1 Rois 16,31-33). La parole de Dieu avait rendu le roi 

responsable du crime, mais les commentateurs pointent le doigt sur la femme derrière lui. 

L’ensemble des remarques deutéronomistes dessinerait donc l’image d’une soumission 

d’Israël à un pouvoir étranger représenté par une femme, Jézabel. Tandis que le roi a du 

succès avec sa stratégie d’auto-humiliation et espère être pris en pitié, la reine Jézabel est 

effacée du récit par l’anticipation, narrative ou prophétique, de sa mort violente90. 

 

4.5 « Localisations » historiques – quelques réflexions en parenthèse 

A ce point j’insère quelques réflexions concernant le problème de la « localisation » 

historique du récit en 1 Rois 21 et des actualisations de la figure de Jézabel. Les commentaires 

distinguant des couches anciennes dans ce récit (ainsi que dans l’ensemble du cycle d’Élie), 

retravaillées par des mains deutéronomistes, se contentent souvent d’expliquer la signification 

des textes par rapport aux contextes historiques du 9e siècle av. J.-C, c’est-à-dire avant l’ère 

du contact en Israël avec le premier empire, l’empire assyrien. L’on trouve parfois une 

remarque un peu vague, comme celle d’Ernst Würthwein, qui, bien avant l’émergence des 

études postcoloniales, imagine la continuité de la signification du récit sous des conditions 

coloniales, quand il résume que la tendance critique envers la royauté exprimée en 1 Rois 21 

se trouve confirmée par la parole divine (vv. 17 sqq.), message réconfortant dans des 

situations « où l’on est livré à la tyrannie de souverains étrangers »91. 

En tout cas, il faut prendre en compte que le cycle d’Élie dans son ensemble fait partie de 

l’historiographie deutéronomiste, qui présuppose la fin des royaumes du Nord et du Sud, la 

chute de Jérusalem et la destruction du temple. Dans la chronologie des rois du royaume du 

Nord en 1-2 Rois, Akhab apparaît comme le septième roi ce qui souligne que, à son époque, 

l’histoire d’Israël atteint le niveau le plus bas. Face à ce roi, Élie représente d’une manière 

paradigmatique les efforts vains des prophètes de YHWH d’agir sur la politique cultuelle des 

rois. Le mariage à une femme non israélite en est un élément. Après le retour en Judée, à la 

suite de cette idée, le peuple sera organisé sous l’autorité d’un dieu unique et sans mariages 

« mixtes ».  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

29 

Le sujet des épouses « étrangères » devient un sujet central dans les livres d’Esdras et de 

Néhémie (Esdras 9-10 ; Néhémie 13,23 sqq.), elles sont les protagonistes de textes fermement 

opposés à tout « métissage » entre Israël et les peuples voisins. Néhémie, dans son discours 

devant les Judéens qui s’étaient mariés avec des femmes ashdodites, ammonites ou moabites, 

fait référence au roi Salomon et à ses femmes étrangères qui l’auraient « entraîné à pécher » 

(Néhémie 13,26) ; la polémique contre Jézabel, fille du roi sidonien (1 Rois 16,31), pourrait 

en être rapprochée. Une hypothèse plausible serait d’admettre que dans ces textes le débat sur 

l’identité de la communauté judéenne, débat animé par ceux qui étaient rentrés d’exil, n’était 

pas marqué seulement par des facteurs internes, mais aussi par le fait de vivre sous un pouvoir 

colonial ou impérial, celui de l’empire perse. Dans quelle mesure on peut expliquer la 

construction de la figure de Jézabel par une telle location, localisation, serait encore à 

étudier92. Il est cependant certain que la peur de perdre une identité culturelle et surtout 

religieuse est capable d’alimenter des énergies destructives, dont les conséquences négatives 

affectent aussi les stéréotypes préexistants. 

 

4.6 La reine et le prophète 

Une seule fois Jézabel est montrée en opposition directe contre Élie, au début du ch. 19, de 

nouveau dans un paragraphe bref : 

1 Achab apprit à Jézabel tout ce qu’Élie avait fait et comment il avait massacré tous les 

prophètes par l’épée. 

2 Alors Jézabel envoya un messager à Élie avec ces paroles : « Que les dieux fassent tel mal 

et y ajoutent tel autre, si demain à cette heure je ne fais pas de ta vie comme de la vie de l’un 

d’entre eux ! » 

3 Il eut peur ; il se leva et partit pour sauver sa vie. … 

Le grand combat entre les prophètes du Baal et Élie s’achevait sur Élie qui faisait descendre 

les prophètes au torrent Qishon, puis, le texte le dit en ces mots (18,40) : « là, il les égorgea ». 

Au massacre des prophètes de Yahvé exécuté par Jézabel, Élie semble répondre par un 

massacre des prophètes du Baal, ceux qui ont mangé à la table de Jézabel. La réaction de la 

reine n’étonne pas ; elle promet la mort au prophète.  

Le fait que le roi raconte à sa femme ce qui s’est passé au Carmel et au Qishon, pourrait de 

nouveau traduire, au premier coup d’œil, la situation d’un homme hésitant ou faible. Mais 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

30 

Élie n’avait-il pas exigé que les prophètes du Baal nourris à la table de Jézabel viennent au 

Carmel (1 Rois 18,19) ? Akhab a donc toute raison de rapporter à Jézabel ce qui s’est advenu 

des fonctionnaires placés sous sa protection. Encore une fois je note que le roi s’intéresse bien 

au sort des prophètes de Baal, tandis que la persécution des prophètes de Yahvé ne semble pas 

le toucher93. On en conclut que le roi est du côté de son épouse, mais c’est elle qui donne le 

ton.  

Les paroles de Jézabel sont introduites par un serment (v. 2). L’acte même que Jézabel 

prononce un serment la rapproche d’Élie qui, avec un serment fait au nom de son Dieu, avait 

annoncé la sécheresse au roi Akhab. Les paroles de la reine cependant sont assez différentes : 

ce n’est pas un « ֵהוׇהְי־יח  » / « vive Yahvé », mais « ֹּכ ֹכוְ ם֙יהִלֹאֱ ןוּשׂ֤עֲַי־הֽ ןוּפ֔סִוֹי ה֣  » – de nouveau 

Chouraqui est le plus précis à traduire : « ainsi les Elohims feront et ainsi ils ajoutent ». La 

reine se réfère non pas à Dieu au singulier, mais aux dieux au pluriel. Le texte laisse donc (de 

nouveau) entendre qu’elle est polythéiste, et on pourrait déduire du fait qu’elle a persécuté les 

prophètes de Yahvé que son serment n’inclut pas le Dieu d’Israël. L’image de Jézabel comme 

représentante d’un culte autre que celui de Yahvé est renforcée94, ainsi que l’antithèse qu’elle 

représente vis-à-vis de la veuve : cette étrangère phénicienne s’était servie, dans son dialogue 

avec Élie, d’un serment au nom de « Yahvé ton dieu » pour affirmer qu’elle n’avait plus rien à 

manger (1 Rois 17,12). Une autre antithèse s’y ajoute quand on poursuit la lecture du ch. 19 : 

un messager de YHWH veille à ce que les forces reviennent au prophète qui s’était assis sous 

un genêt et demandait la mort de son « énergie vitale » ( שׁפנ  ; 19, 4), tandis que le messager de 

Jézabel arrive avec la menace d’enlever la vpn. En revanche, le messager de Yahvé est 

rapproché de la veuve sidonienne qui, comme lui, a préparé une cruche d’eau et une galette de 

pain (cf. 1 Rois 19,6 et 17,12-16). 

Depuis une perspective de post-colonialisme, l’histoire de Jézabel semble affirmer les 

dichotomies, les projections de l’autre, mais aussi la violence perpétuée. Est-ce que c’est 

tout ? Rappelons une relecture de la grande exégète féministe nord-américaine Phyllis Trible 

qui a montré que le cycle d’Élie est marqué par « an odd couple », un couple étonnant et 

étrange à la fois, le couple Élie-Jézabel95. Tous les deux sont identifiés par leur Dieu ; Élie / 

Élyahou, dont le nom est composé du nom générique « El » / « dieu » et le nom divin 

« Yahou » ; Jézabel qui évoque, avec son nom, Baal « le prince ». Tous les deux sont montrés 

pataugeant dans le sang, le sang de prophètes du « faux » dieu ; tous les deux réclament du 

pouvoir, pouvoir dans les affaires du culte, avec des implications sur la politique de l’État. 

Tous les deux disparaissent de la scène et du récit d’une manière spectaculaire, jusqu’à 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

31 

l’invisibilité : Élie qui est pris par son dieu dans un char de feu (2 Rois 1,11-12)96, Jézabel 

dont le corps est morcelé de sorte qu’on ne pourra même pas lui donner la sépulture (2 Rois 

9,33-37). L’une est le miroir de l’autre, l’un est l’image faussée de l’autre. Peut-être, en 

reprenant ces observations de Phyllis Trible, on pourra dire que le texte biblique montre 

l’impasse d’une violence, d’une hostilité, d’une simple dichotomie continue et qu’il 

encourage, au moins d’une manière e negativo, à chercher des espaces au-delà. 

 

« Au lieu » d’une conclusion 

Le midrash de Rabbi Éliézer97 dessine peut-être une troisième voie, ouverte sur un thirdspace. 

Au ch.17 des Pirqe de Rabbi Éliézer, on lit98 :  

« Comment savons-nous qu’il faut prodiguer du réconfort aux endeuillées ? Grâce à Jézabel, 

la fille d’Ethbaal. Son palais donnait sur la place du marché et, lorsq’un cortège funéraire 

venait à passer, elle quittait sa demeure, frappant des mains, la bouche pleine de lamentations, 

et elle le suivait sur dix pas. À son sujet, Élie, de mémoire bénie, prophétisa : “Les chiens 

mangeront la chair de Jézabel” (2 Rois 9, 36). Mais, sur les membres qui auront servi à 

prodiguer la générosité, les chiens ne domineront pas, ce qu’exprime : “Ils allèrent pour 

l’enterrer, mais ils ne trouvèrent d’elle que le crâne, les pieds et les paumes des mains” 

([2 Rois 9], 35). » 

Le midrash reprend la note sur la fin honteuse de Jézabel. Au lieu d’y voir la totalité de la 

punition, il insiste sur ce qui reste du corps de la reine : ces restes indiquent qu’il y avait des 

traces d’humanité en elle, faisant d’elle un modèle d’amour bienveillant. 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

32 

Références bibliographiques  

Babka, Anna / Posselt, Gerald (éd.s), Homi Bhabha, Über kulturelle Hybridität. Tradition und 

Übersetzung. Übersetzt von Katharina Menke, Vienne : Turia + Kant 2012 (conférence d’H. 

Bhabha à Vienne, accompagné par une introduction à la pensée de l’auteur) 

Bail, Ulrike e.a. (éd.s), Bibel in gerechter Sprache, Gütersloh : Gütersloher Verlagshaus 2006, 
42011 

Bailey / Randall, Liew, Tat-siong Benny / Segovia, Fernando (éd.s), They Were All Together 

in One Place? Toward Minority Biblical Criticism. Atlanta, GA : SBL Press 2009 

Bardy, Gustave / Boismard, Marie-Émile e.a., Élie le prophète. T. 1 : Selon les écritures et les 

traditions chrétiennes ; T. 2 : Au Carmel, dans le Judaïsme et l’Islam (Études Carmélitaines), 

Bruges e.a. : Desclée de Brouwer 1956 

Bhabha, Homi, The Location of Culture, Londres : Routledge 1994 ; Les Lieux de la culture. 

Une théorie postcoloniale. Traduit par Françoise Bouillot, Paris : Payot, 2007 

Bhabha, Homi, Framing Fanon, dans : Fanon, Frantz, The Wretched of the Earth, New York 

2005, vii-xli (préface pour une traduction américaine des „Damnés de la terre“) ; aussi en 

ligne : 

http://books.google.es/books?id=XGKFJq4eccC&pg=PR7&hl=de&source=gbs_toc_r&cad=2

#v=onepage&q&f=false 

Brenner-Idan, Athalya / Lee, Archie (éd.s), Samuel, Kings, and Chronicles Vol. 1 (texts @ 

contexts), Londres e.a. : Bloomsbury T&T Clark 2017 

Clines, David, J.A., « David the Man: The Construction of Masculinity in the Hebrew Bible », 

dans: id., Interested Parties. The Ideology of Writers and Readers of the Hebrew Bible 

(JSOT.S 205), Sheffield 1995, 212-243 

Connell, Raewyn, Masculinities, Cambridge: Polity Press 1995 

Cronauer, Patrick, The Stories about Naboth the Jezreelite. A Source, Composition, and 

Redaction Investigation of 1 Kings 21 and Passages in 2 Kings 9 (Library of Hebrew Bible / 

OT Studies 424), New York / Londres: T&T Clark 2005 

Crowell, Bradley L., « Good girl, bad girl : Foreign women of the Deuteronomistic history in 

postcolonial perspective ”, dans:  Biblical interpretation 21/1 (2013) 1-18  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

33 

Davidson, Steed Vernyl, Empire and Exile: Postcolonial Readings of the Book of Jeremiah 

(The Library of Hebrew Bible / OT Studies 542), Londres e.a. : Bloomsbury 2011  

Dube, Musa W., Postcolonial Feminist Interpretation of the Bible, St. Louis, Miss. : Chalice 

Press 2000  

Dube, Musa, Reading the New Testament in the HIV& AIDs contexts; en ligne: 

http://www.oikoumene.org/en/resources/documents/wcc-programmes/justice-diakonia-and-

responsibility-for-creation/ehaia/trainingteaching-material/EHAIA_TEE_Module_04.pdf 

Dube, Musa, « „And God Saw that it was Very Good“: An Earth-Friendly Theatrical Reading 

of Genesis 1 », dans: Black Theology 13/3 (2015) 230-246 

Dube, Musa (éd.), Other Ways of Reading. African Women and the Bible. Atlanta, GA : SBL 

Press 2001 

Dube, Musa W. / Mbuvi, Andrew A. / Mbuwayesango, Dora (éd.s), Postcolonial Perspectives 

in African Biblical Interpretations (Global Perspectives on Biblical Scholarship 13), Atlanta, 

GA : SBL Press 2012 

Fanon, Frantz, Peau noir, masques blancs, Paris : Éd. du Seuil 1952 ; aussi en ligne: 

http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/peau_noire_masques_blancs/peau_noire_mas

ques_blancs.pdf 

Fanon, Frantz, L’An V de la révolution algérienne, Paris, Maspero 1959 ; aussi en ligne: 

http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/sociologie_revolution/socio_revolution_alger

ie.pdf 

Fanon, Frantz, Les damnés de la terre, Paris : Maspero 1961 (avec préface de J.-P. Sartre) ; 

aussi en ligne : 

http ://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/damnes_de_la_terre/damnes_de_la_terre.pdf 

Farisani, Elelwani, « The ideological biased use of Ezra/Nehemiah in a quest for an African 

theology of reconstruction », dans : Old Testament Abstracts 15/3 (2002) 628-646 

Farisani, Elelwani B., « Ideology, History, and Translation Theories: A Critical Analysis of 

the Tshivenda Bible Translation of 1 Kings 21:1–16 », dans : Old Testament Essays 23/3 

(2010) 597-626 ; en anglais dans : Dube / Mbuvi / Mbuwayesango 2012, 199-217 

Gossai, Hemchand (éd.), Postcolonial Commentary and the Old Testament, Londres, New 

York e.a. : Bloomsbury 2018 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

34 

Haker, Hille /Susin, Luiz Carlos / Metogo, Éloi Messi (éd.s), « Postkoloniale Theologie », 

Concilium 49/2 (2013) ; aussi en anglais, italien, espagnol, portugais et serbo-croate 

Hentschel, Georg, Die Elijaerzählungen. Zum Verhältnis von historischem Geschehen und 

geschichtlicher Erfahrung (Erfurter Theologische Studien 33), Leipzig: St. Benno-Verlag 

1977 

Keel, Othmar, « Ägyptische Baumgöttinnen der 18.-21. Dynastie. Bild und Wort, Wort und 

Bild », dans: id., Das Recht der Bilder gesehen zu werden (Orbis Biblicus et Orientalis 122), 

Fribourg: Universitätsverlag / Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1992, 61-138 

Korpel, Marjo C. A., « Seals of Jezebel and other Women in Authority », in : Journal for 

Semitics 15/2 (2006) 349-371 

Lang, Bernhard, Drewermann, interprète de la Bible : le paradis, la naissance du Christ, 

Paris: Éd. du Cerf 1994 

Létourneau, Anne, « Femmes étrangères dans la bible hébraïque : de la douceur du nourrir à 

la violence du mourir » Thèse. Montréal (Québec, Canada), Université du Québec à Montréal, 

Doctorat en sciences des religions (2015) ; en ligne : 

https://archipel.uqam.ca/7882/1/D2919.pdf 

Liew, Tat-siong Benny, « Introduction : Intervening on the Postcolonial », dans : id. (éd.), 

Postcolonial Interventions. Essays in Honor of R. S. Sugirtharajah, Sheffield : Phoenix Press 

2009, 1-24 

McKinlay, Judith, « Reading Jezebel », dans : id., Reframing Her. Biblical Women in 

Postcolonial Focus, Sheffield : Phoenix Press 2004, 57-78 

McKinlay, Judith, « Jezebel and the Feminine Divine in Feminist Postcolonial Focus », dans: 

Claassens, L. Juliana / Sharp, Carolyn J. (éd.s), Feminist Frameworks and the Bible: Power, 

Ambiguity, and Intersectionality, Londres: Bloomsburg 2017, 59-78  

Maier, Christl M. / Sharp, Carolyn (éd.s.), Prophecy and Power. Jeremiah in Feminist and 

Postcolonial Perspective (The Library of Hebrew Bible (OT Studies 577), Londres e.a. : 

Bloomsbury 2013 

Makuruetsa, Masego M., « ‘En zij hield hem in haar schoot’. Een afrikaans feministische 

lezing van 1 Koningen 17 tegen de achtergrond van de hiv/aids problematiek’ », dans : 

Theologisch debat 2/déc. (2005) 49-54 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

35 

Monheim, Marga, « Isebel – die verleumdete Göttin », dans : Pitzen, Marianne / Franke, 

Julitta / Monheim, Marga (éd.s), Isebel – die Gegenspielerin des Propheten Elija. Bonn : 

Verlag Frauen-Museum 1998, 15-26 

Müllner, Ilse, Bad Women. « Isebel, Athalja, die Macht und das Böse », dans: Kuhlmann, 

Helga / Schäfer-Bossert, Stefanie (éd.s), Hat das Böse ein Geschlecht? Theologische und 

religionswissenschaftliche Verhältnisbestimmungen, Stuttgart : Kohlhammer 2006, 151-161  

Nicolet, Valérie, « Introduction aux théories postcoloniales dans le domaine biblique », dans : 

ThéoRhèmes 4 (2013) ; en ligne : https://journals.openedition.org/theoremes/439  

Nzimande, Makhosazana, « Reconfiguring Jezebel. A Postcolonial imbokodo Reading of the 

Story of Nabot’s Vineyard (I Kings 21:1-16) », dans:  de Wit, Hans / West, Gerald O. (éd.s.), 

African and European Readers of the Bible in Dialogue: In Quest of a Shared Meaning 

(Supplement to the Journal of Religion in Africa, 32), Leiden: Brill 2008, 223-258 

Ojwang, Gilbert Okuro, « Juridical Impotence in the Naboth Story in the Context of Kenya's 

New Land Laws », dans : Brenner / Lee 2017, 65-94 

Pruin, Dagmar, Geschichten und Geschichte. Isebel als literarische und historische Gestalt 

(OBO 222), Fribourg/Suisse ; Academic Press et Göttingen : Vandenhoek & Ruprecht 2006 

Punt, Jeremy, Postcolonial Biblical Interpretation. Reframing Paul, Leiden : Brill 2015 

Parizet, Sylvie, « La Bible et les littératures postcoloniales : un champ à explorer pour le 

comparatisme ? », dans: Revue de littérature comparée 2016/4 (n° 360), 397-402 

Römer, Thomas, L’invention de Dieu, Paris: Seuil 2014 

Rollston, Christopher, « Prosopography and the lbzy Seal », dans : Israel Exploration Journal 

59/1 (2009) 86-91 

Said, Edward W., Orientalism, New York 1978 ; L’Orientalisme : L’Orient créé par 

l’Occident, traduction de Catherine Malamoud, préface de Tzvetan Todorov, Paris, Le Seuil, 

1980 

Scholz, Susanne, « Postcolonial Biblical Criticism and Feminist Studies », dans: 

Sugirtharajah, Rasia S. (éd.), The Oxford Handbook of Postcolonial Biblical Criticism, 

Oxford : Oxford University Press 2019, 23 pages (online-edition).  

Schroer, Silvia, Die Ikonographie Palästinas/Israels und der Alte Orient (IPIAO), éditeurs 

différents; vol. 1 (avec Othmar Keel): Vom ausgehenden Mesolithikum bis zur 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

36 

Frühbronzezeit, 2005; Vol. 2: Die Mittelbronzezeit, 2008; Die Spätbronzezeit, 2011; vol. 4: 

Die Eisenzeit bis zum Beginn der achämenidischen Herrschaft, 2018. 

Segovia, Fernando, Decolonizing Biblical Studies. A View from the Margins, Maryknoll, NY : 

Orbis 2000 

Segovia, Fernando / Sugirtharajah, Rasiah S. (éd.s), A Postcolonial Commentary on the New 

Testament Writings, Londres : T&T Clark 2007 

Smilévitch, Éric / Ouaknin, Marc-Alain, Chapitres de Rabbi Éliézer. Pirqé de Rabbi Éliézer, 

Paris: Verdier 1992 

Spivak, Gayatri Chakravorty, « Can the Subaltern Speak? », dans: Nelson, Cary / Grossberg, 

Lawrence (éd.s), Marxism and the Interpretation of Culture, Urbana, IL 1988, 271-313; Les 

subalternes peuvent-elles parler ? Traduit de l’anglais par Jérôme Vidal, Paris : Edition 

Amsterdam 2009 

Spivak, Gayatri Chakravorty, A Critique of Postcolonial Reason: Toward the History of the 

Vanishing Present, Cambridge, MA: Harvard University Press 1999 

Stone, Meredith J., Empire and Gender in LXX Esther (Early Judaism and Its Literature 48), 

Atlanta, GA : SBL Press 2018 

Steinmann, Jean, « La geste d’Élie dans l’Ancien Testament », dans : Bardy, Gustave / 

Boismard, Marie-Émile e.a., Élie le prophète. T. 1, Bruges e.a. : Desclée de Brouwer 1956, 

93-115 

Sugirtharajah, Rasiah S., Asian Biblical Hermeneutics and Postcolonialism. Contesting the 

Interpretations, Sheffield : Academic Press 1998  

Sugirtharajah, Rasiah S., Postcolonial Criticism and Biblical Interpretation, Oxford : 

University Press 2002 

Sugirtharajah, Rasiah S., The Bible and Empire. Postcolonial Explorations, Cambridge, UK : 

University Press 2005 

Sugirtharajah, Rasiah S., Jesus in Asia, Cambridge, MA : Harvard University Press 2018 

Sweeney, Marvin A., Tanak. A Theological and Critical Introduction to the Jewish Bible, 

Philadelphia: Fortress Press 2012 

Thiel, Winfried, Könige II (= 1 R 17sqq.), BK IX/ 2, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 

2000sqq. ; en particulier fasc. 2,6-7 (2014) et 2,8 (2016) sur 1 R 21 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

37 

Trible, Phyllis, « The Odd Couple : Elija and Jezebel », dans : Büchmann, Christina / Spiegel, 

Celina (éd.s), Out of the Garden. Women Writers on the Bible, New York: Fawcett 

Columbine 1994, 166-179 (texte) + 340-341 (notes) 

Trible, Phyllis, « Exegesis for Storytellers and Other Strangers », dans: Journal of Biblical 

Literature 114/1 (1995) 3-19 

Vogels, Walter, Élie et ses fioretti. 1 Rois 16, 29 – 2 Rois 2, 18 (lectio divina), Paris : Éd. du 

Cerf, 2013 

Wacker, Marie-Theres, « 1. Könige 17,7-24 (Lukas 4,16-30) : Eine Frau findet den Gott der 

Armen », dans Schmidt, Eva-Renate e.a. (éd.s), Feministisch gelesen. Ausgewählte Bibeltexte 

für Gruppen und Gemeinden, Gebete für den Gottesdienst, Vol. 2, Stuttgart : Kohlhammer 

1989, 127-137 

Wacker, Marie-Theres / Wainwright, Elaine (éd.s), « Landkonflikte – Landutopien », 

Concilium 43/2 (2007) ; aussi en anglais, espagnol, italien, portugais 

Wacker, Marie-Theres, « Homme sauvage et femmes étrangères. Le Cycle d’Élie (1 R 17- 2 

R 2) en perspectives de « genre » / gender (I-II),  

dans : lectio difficilior 2 (2014) ; en ligne : 

http://www.lectio.unibe.ch/14_2/wacker_marie_theres_homme_sauvage_et_femmes_etranger

es.html 

Wacker, Marie-Theres, « The violence of power and the power of violence: Hybrid, 

contextual perspectives on the Book of Esther », dans : Sharp, Carolyn J. / Claassens, L. 

Juliana (éd.s), Feminist frameworks and the Bible. Power, ambiguity, and intersectionality 

(Library of Hebrew Bible / OT Studies 630), London, Oxford e.a.: Bloomsbury 2017, 99-115 

Wacker, Marie-Theres, « Der Exodus-Landnahme-Zusammenhang Ex-Jos und die Figur der 

Rahab (Jos 2,1-24+6,17.22-25) – postkoloniale Perspektiven », dans : Ballhorn, Egbert (éd.), 

Das Buch Josua in seinen Kontexten, Stuttgart : Katholisches Bibelwerk 2019 (en 

préparation) 

Werlitz, Jürgen, Die Bücher der Könige (Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament 8), 

Stuttgart : Katholisches Bibelwerk 2002 

Würthwein, Ernst, Die Bücher der Könige:  1 Kön 17 – 2 Kön 25 (Altes Testament Deutsch 

11,2), Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht 1984 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

38 

Wyatt, Stephanie, « Jezebel, Elijah, and the Widow of Zarephath : A ménage à trois that 

Estranges the Holy and Makes the Holy the Strange », in : Journal for the Study of the Old 

Testament 36/4 (2012) 435-458 

Yee, Gale A., « Coveting the Vineyard: An Asian American Reading of 1 Kings 21 », dans: 

Brenner / Lee 2017, 46-64  

 

  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

39 

 

                                                
1 Texte retravaillé à partir de la troisième conférence donnée à l’École Pratique des Hautes 

Études (ÉPHÉ), Paris, en mai 2014, en qualité de directeur d’études invitée (DÉI), sur le cycle 

d’Élie en perspectives de genre/gender. La quatrième conférence (Le « monothéisme » d’Élie 

en perspectives de « genre ») ne sera pas publiée ; certains aspects du sujet sont intégrés dans 

le présent article. Merci à Mme le Pr. Hedwige Bonraisin-Rouillard et Mme le Pr. Maria 

Grazia Masetti-Rouault pour l’invitation. Merci à M. Xavier Lafontaine qui a relu et 

retravaillé le texte français.  

2 Cf. Wacker, Marie-Theres, Homme sauvage et femmes étrangères. Le Cycle d’Élie (1 Rois 

17- 2 Rois 2) en perspectives de « genre » / gender (I-II), dans : lectio difficilior 2 (2014) (en 

ligne). 

3 Les suggestions du Manuel d'écriture inclusive (Mots-Clés, 2016) visant à assurer une égale 

représentation des sexes ont été adoptées : recourir au point milieu (ou médian) pour 

composer les mots, suivant ce principe : base du mot + suffixe masculin + [point milieu] + 

suffixe féminin (+ [point milieu] + s pour le pluriel). 

4 Aujourd’hui un des départements d’outre-mer.  

5 Fanon, Frantz, Peau noire, masques blancs, Paris, Le Seuil 1952. 

6 Fanon, Frantz, L’An V de la révolution algérienne, Paris, Maspero 1959. 

7 Fanon, Frantz, Les damnés de la terre, Paris, Maspero 1961 (avec préface de J.-P. Sartre). 

8 Edward Said, L’Orientalisme : L'Orient créé par l’Occident, [Orientalism, 1978], traduction 

de Catherine Malamoud, préface de Tzvetan Todorov, Paris, Le Seuil, 1980. 

9 Bhabha, Homi, Framing Fanon, dans: Fanon, Frantz, The Wretched of the Earth, New York 

2005, vii-xli. Cf. son œuvre-clé : Bhabha, Homi, The Location of Culture, Londres: Routledge 

1994; Les Lieux de la culture. Une théorie postcoloniale, Paris, Payot, 2007. Cf. aussi: Babka, 

Anna / Posselt, Gerald (éd.s), Homi Bhabha, Über kulturelle Hybridität. Tradition und 

Übersetzung. Übersetzt von Katharina Menke, Vienne : Turia + Kant 2012 (conférence 

d’H. Bhabha donnée à Vienne, précédée d‘une introduction à la pensée de l’auteur). 

10 Bhabha 1994/2007; ch. 4. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

40 

                                                                                                                                                   
11 Spivak, Gayatri Chakravorti, Can the Subaltern Speak?, dans: Nelson, Cary /  Grossberg, 

Lawrence (éd.s),  Marxism and the Interpretation of Culture, Chicago, University of Illinois 

Press 1988, 271-313 ; Les subalternes peuvent-elles parler?, Paris : Édition Amsterdam 2009. 

L’étude est reprise, élargie et quelquefois modifiée dans : Spivak, Gayatri Chakravorty, A 

Critique of Postcolonial Reason: Toward the History of the Vanishing Present, Cambridge, 

MA: Harvard University Press 1999, 198-311. 

12 Il convient de signaler et de recommander la lecture de l’article de Valérie Nicolet, qui 

donne une introduction aux fondements d’une approche postcoloniale en exégèse, centrée sur 

le Nouveau Testament : Nicolet-Anderson, Valérie, « Introduction aux théories postcoloniales 

dans le domaine biblique », dans : ThéoRhèmes 4 (2013) (en ligne). À l’époque (2013), les 

études concernant l’A.T. n’étaient pas encore nombreuses ; l’auteure le remarque justement. 

Aujourd’hui (2019), la situation a nettement changé. Auprès d’Oxford University Press, un 

manuel d’études postcoloniales en exégèse biblique est en voie d’être réalisé : Sugirtharajah, 

Rasiah S. (éd.), The Oxford Handbook of Postcolonial Biblical Criticism. L’article concernant 

les études féministes a déjà paru en ligne récemment: Scholz, Susanne, « Postcolonial Biblical 

Criticism and Feminist Studies », 23 pages. 

13 Cf. Sugirtharajah, Rasiah S., Asian Biblical Hermeneutics and Postcolonialism. Contesting 

the Interpretations, Sheffield : Phoenix Press 1998 ; id., Postcolonial Criticism and Biblical 

Interpretation, Oxford : University Press 2002 ; id., The Bible and Empire. Postcolonial 

Explorations, Cambridge, UK : University Press 2005 ; id. : Jesus in Asia, Cambridge, MA : 

Harvard University Press 2018. 

14 Cf. Segovia, Fernando, Decolonizing Biblical Studies. A View from the Margins, 

Maryknoll, NY : Orbis 2000. 

15 Cf. en particulier: Dube, Musa W., Postcolonial Feminist Interpretation of the Bible, St. 

Louis, Miss. : Chalice Press 2000. 

16 Cf. en particulier: Bailey / Randall, Liew, Tat-siong Benny / Segovia, Fernando (éd.s), 

They Were All Together in One Place? Toward Minority Biblical Criticism. Atlanta, GA : 

SBL PRess 2009. 

17 Cf. Liew, Tat-siong Benny, « Introduction: Intervening on the Postcolonial », dans: id. 

(éd.), Postcolonial Interventions. Essays in Honor of R. S. Sugirtharajah, Sheffield : Phenix 

Press 2009, 1-24, 4sqq. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

41 

                                                                                                                                                   
18 Yee, Gale A., Coveting the Vineyard : An Asian American Reading of 1 Kings 21, dans : 

Brenner-Idan, Athalya / Lee, Archie (éd.s), Samuel, Kings, and Chronicles, Vol. 1 (texts @ 

contexts), Londres e.a. : Bloomsbury T&T Clark 2017, 46-64. 

19 On mentionnera notamment Jeremy Punt, avec ses études des épitres pauliniennes; cf. Punt, 

Jeremy, Postcolonial Biblical Interpretation. Reframing Paul, Leiden : Brill 2015. 

20 Cf. p. e. Davidson, Steed Vernyl, Empire and Exile: Postcolonial Readings of the Book of 

Jeremiah (The Library of Hebrew Bible (OT Studies 542), Londres e.a. : Bloomsbury 2011 ; 

Maier, Christl M. / Sharp, Carolyn (éd.s.), Prophecy and Power. Jeremiah in Feminist and 

Postcolonial Perspective (The Library of Hebrew Bible (OT Studies 577), Londres e.a. : 

Bloomsbury 2013. 

21 Cf. pour le livre d’Esther grec (LXX) Stone, Meredith J., Empire and Gender in LXX 

Esther (Early Judaism and Its Literature 48), Atlanta, GA : SBL Press 2018; cf. aussi Wacker, 

Marie-Theres, « The violence of power and the power of violence: Hybrid, contextual 

perspectives on the Book of Esther », dans: Sharp, Carolyn J. / Claassens, L. Juliana (éd.s), 

Feminist frameworks and the Bible. Power, ambiguity, and intersectionality (Library of 

Hebrew Bible / OT Studies 630), London, Oxford e.a.: Bloomsbury 2017, 99-115. 

22 Segovia, Fernando / Sugirtharajah, Rasiah S. (éd.s), A Postcolonial Commentary on the 

New Testament Writings, Londres : T&T Clark 2007. 

23 Gossai, Hemchand (éd.), Postcolonial Commentary and the Old Testament, Londres, New 

York e.a. : Bloomsbury 2018. Outre une contribution sur l’histoire de Solomon (1 Rois 3-11) 

les livres des Rois ne sont pas inclus. 

24 Description donnée par Sylvie Parizet pour caractériser « la littérature et les arts des pays 

qui ont subi le joug des grandes puissances occidentales » et leur réception de la Bible, pour 

elle objet d’études comparatistes en littérature. La description s’applique bien aux études 

bibliques/exégétiques aussi. Cf. Parizet, Sylvie, « La Bible et les littératures postcoloniales : 

un champ à explorer pour le comparatisme ? », dans : Revue de littérature comparée 2016/4 

(n° 360), 397-402, 397. 

25 Sous la direction de Fernando Segovia. 

26 Dube, Reading the New Testament in the HIV& AIDs contexts (en ligne).  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

42 

                                                                                                                                                   
27 Une autre théologienne d’origine de Botswana, Masego Makuruetsa, s’inspire de ses 

travaux et propose une lecture de la rencontre entre la veuve de Sarepta et Élie suivant le récit 

de 1 Rois 17 à la lumière de la problématique du HIV/SIDA, Cf. Makuruetsa, Masego M., 

« ‘En zij hield hem in haar schoot’. Een afrikaans feministische lezing van 1 Koningen 17 

tegen de achtergrond van de hiv/aids problematiek’ » dans : Theologisch debat 2/déc. (2005), 

49-54. La première note de l’article informe qu’il s’agit une thèse de master à Kampen (Pays-

Bas), rédigée en anglais, que Klaas Spronk (probablement le directeur de recherche) aurait 

résumée en néerlandais. Ce simple détail linguistique montre déjà les difficultés auxquelles 

sont confrontées les théologien·n·es africain·n·es, en particulier jusqu’à ce que leurs pensées 

soient communiquées et entendues dans les discours hégémoniques des universités 

occidentales. 

28 Il faut noter que le terme de « féminisme » n’est pas accepté unanimement ; quelquefois, 

des exégètes africaines adoptent des termes provenant de leur contexte : cf. p.e. la 

contribution de Makhosazana Nzimande citée plus bas. 

29 Cf. Dube, Musa (éd.), Other Ways of Reading. African Women and the Bible. Atlanta, GA 

2001, et: Dube, Musa W. / Mbuvi, Andrew A. / Mbuwayesango, Dora (éd.s), Postcolonial 

Perspectives in African Biblical Interpretations (Global Perspectives on Biblical Scholarship 

13), Atlanta, GA : SBL Press 2012. 

30 Cf. le cahier de la revue internationale Concilium 49/2 (2013): Haker, Hille /Susin, Luiz 

Carlos / Metogo, Éloi Messi (éd.s), Postkoloniale Theologie (aussi en anglais, italien, 

espagnol, portugais et serbo-croate). 

31 Dube, Musa, « ‘And God Saw that it was Very Good’: An Earth-Friendly Theatrical 

Reading of Genesis 1 », in: Black Theology 13/3 (2015) 230-246. 

32 Cf. Dube 2000, 57 (traduit par MTW). 

33 Dube 2000, ch. 4 (en particulier 58-70); cf. Wacker, Marie-Theres, « Der Exodus-

Landnahme-Zusammenhang und die Figur der Rahab (Jos 2, 1-24+6, 17.22-25) – 

postkoloniale Perspektiven », dans: Ballhorn, Egbert (éd.), Das Buch Josua und seine 

Kontexte, Stuttgart: Kath. Bibelwerk 2019, paragraphe 2 (en préparation). 

34 Le texte donné suit la traduction d’André Chouraqui  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

43 

                                                                                                                                                   
(cf. http://nachouraqui.tripod.com/id78.htm), avec de petites retouches pour faire ressortir les 

enchainements entre les versets. Dans certains cas, les traductions de la Traduction 

œcuménique (TOB) et de la Bible de Jérusalem (BJ) seront ajoutées. 

35 Cf. les réflexions pertinentes par Ojwang, Gilbert Okuro, « Juridical Impotence in the 

Naboth Story in the Context of Kenya’s New Land Laws », dans : Brenner / Lee 2017, 65-94. 

36 Cf. p.e. Hentschel, Georg, Die Elijaerzählungen. Zum Verhältnis von historischem 

Geschehen und geschichtlicher Erfahrung (Erfurter Theologische Studien 33), Leipzig: St. 

Benno-Verlag 1977, 14-43 ; Würthwein, Ernst, Die Bücher der Könige : 1 Kön 17 – 2 Kön 25 

(ATD 11,2), Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht 1984, 245-253. 

37 Avec la distinction entre plusieurs « unités littéraires », mais avec des éléments à distinguer 

du point de vue de l’histoire de la transmission (« Überlieferungsgeschichte ») : Pruin, 

Dagmar, Geschichten und Geschichte. Isebel als literarische und historische Gestalt (OBO 

222), Fribourg/Suisse : Academic Press et Göttingen 2006 : Vandenhoeck & Ruprecht, 202-

212, 209. Le commentaire de Winfried Thiel, qui est le plus récent sur le cycle d’Élie, n’est 

pas aussi clair que Pruin, mais semble aller dans la même direction : cf. Thiel, Winfried, 

Könige, BK.AT IX,2, Neukirchen : Neukirchener Verlag 2000 sqq., fasc. 2,6-7 (2014) et 2,8 

(2016) 446-596, en particulier 475-76. Il donne, aux pp. 472-475, un rapport détaillé des 

recherches concernant développement littéraire de 1 Rois 21.  

38 Cronauer, Patrick, The Stories about Naboth the Jezreelite. A Source, Composition, and 

Redaction Investigation of 1 Kings 21 and Passages in 2 Kings 9 (Library of Hebrew 

Bible/OT Studies 424), New York / Londres: T&T Clark 2005, en particulier 182-185 et ch. 

16 (186-198). 

39 Werlitz, Jürgen, Die Bücher der Könige (Neuer Stuttgarter Kommentar Altes Testament 8), 

Stuttgart : Kath. Bibelwerk 2002, 189-194. Il parle d’une « composition tardive » (« späte 

Bildung »), sans spécifier la date (qui n’est pas antérieure aux rédactions deutéronomistes de 

toute façon). 

40 Cette tradition est bien documentée par le cas des filles de Çelophehad qui demandent leur 

héritage (même terme  ַהלָחֲנ que dans 1 Rois 21,3), et auxquelles est imposé la condition 

qu’elles ne se marient pas avec des hommes d’un autre tribu que le leur, pour que l’héritage 

de leur père reste héritage du tribu : Nombres 36,1-12. Il est vrai que l’âge de cette tradition 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

44 

                                                                                                                                                   
n’est pas assuré, mais le récit présuppose que la raison donnée par Nabot n’est pas une 

invention spontanée. 

41 Le terme désigne souvent le temple de YHWH (p.e. 1 Samuel 1,9; 2 Rois 18,16; Zacharie 

6,12-13) ou la partie centrale du temple (1 Rois 6,3); en Amos 8,3 le « palais » du roi de 

Samarie, comme en 1 Rois 21. Un pourra y voir la confirmation que le temple était considéré 

comme un « palais » de YHWH ou, inversement, que YHWH était conçu comme « roi », 

comparable aux dieux-rois de l’Ancien Orient. La supposition de la puissance/du pouvoir 

divin est à l’arrière-plan de presque tous les textes bibliques.  

42 La tournure hébraïque ַףעֵָזוְ רס  ne se trouve qu’ici et en 1 Rois 20,43. BJ : sombre et irrité ; 

TOB : sombre et contrarié. En imitant l’assonance on pourrait traduire par „maussade et 

morose“. 

43 Comme dans mon premier article (Homme sauvage I-II) je suivrai, pour les noms, 

l’orthographe de la TOB (Akhab; Jézabel).  

44 Cf. Wacker 2014, paragraphe II.1. 

45 La collection de Dube / Mbuvi / Mbuwayesango 2012 inclut, sous son titre général de 

« Postcolonial perspectives in African Biblical interpretations », une contribution du 

spécialiste  sud-africain de l’AT, Elelwani Farisani, sur une traduction de la Bible en langue 

tshivenda (une des 11 langues officiellement reconnues comme langues nationales de 

l’Afrique du Sud): Farisani, Elelwani B., « Ideology, History, and Translation Theories: A 

Critical Analysis of the Tshivenda Bible Translation of 1 Kings 21:1–16 » dans : Dube / 

Mbuvi /  Mbuwayesango 2012, 199-217. Farisani offre une traduction de 1 Rois 21,1-16 en 

tshivenda en critiquant la traduction de la Société Biblique sud-Africaine de 1936. Un des 

principes clé pour lui est « l’inculturation » du texte biblique dans le contexte de ceux et celles 

qui parlent la langue concernée. Le tshivenda connaît des tournures exprimant du respect 

envers la cour royale. Farisani recommande de s’en servir, p. e. de traduire la „maison“ du roi 

en 21,4 avec un mot tshivenda désignant la maison royale, ou d’utiliser le terme spécifique 

pour la cour quand il s’agit de manger, ainsi que de ne pas parler simplement de la « femme » 

du roi, mais de choisir le mot pour la reine (213-214). Farisani souligne qu’une traduction 

implique toujours des prises de position herméneutiques. Outre la transposition du texte 

biblique dans la culture de la langue cible, il plaide pour une traduction inclusive : 

« translation should be used to undermine sexist language and patriarchal thought patterns » 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

45 

                                                                                                                                                   
(215) – principe similaire à un des critères adoptés par la Bibel in gerechter Sprache 

allemande. Le sujet des traductions bibliques est vaste et ne pourra pas être développé ici. 

Signalons seulement que dans un projet de décoloniser la Bible et d’aller vers une Bible 

postcoloniale, la langue est un facteur crucial.   

46 Cf. Wacker 2014, paragraphe II.1 (2). Rappelons que d’après les analyses de David Clines, 

la parole persuasive est un élément marquant la masculinité biblique, mais non pas de façon 

exclusive. 

47 Marjo C. A. Korpel a renouvelé l’hypothèse, déjà énoncée en 1964 par Nahman Avigad, 

qu’un sceau de style égyptien avec les lettres לבזי  en écriture paléohébraïque puisse être 

attribué à Jézabel. Cf. Korpel, Marjo C., « Seals of Jezebel and other women in authority », 

dans : Journal for Semitics 15/2 (2006) 349-371, en particulier 358-362. Ce serait d’autant 

plus significatif qu’elle est présentée dans le récit de 1 R 21 comme la reine qui utilise le 

sceau du roi. Voir cependant aussi les doutes concernant l’attribution du sceau en question à 

la reine Jézabel historique : Rollston, Christopher, « Prosopography and the לבזי  Seal », dans : 

Israel Exploration Journal 59/1 (2009) 86-91.  

48 Würthwein 1984, 251 défend l’idée que 21,1-16 est une « nouvelle » (=bref récit) ancienne 

qui aurait comme sujet le déclin des ordres traditionnels du droit en Israël et qui se termine sur 

une note désespérée. J’avoue avoir du mal à imaginer une telle nouvelle. Le fait que son 

langage, à la différence des vv. 21-29, n’est pas deutéronomiste s’expliquerait aussi s’il 

s’agissait d’une « composition tardive » comme le dit Werlitz et comme le défend Cronauer. 

49 Thiel 2014/2016, 521 signale que la formule de Nabot ֵהוָהימ לִּי  ללח  se sert de la racine  הלָילִחָ    

« profaner » : „Demnach dürfte der Ausdruck umschreiben, dass den Sprechenden die 

bezeichnete Handlung kultisch disqualifiziert, ihn von Gott trennt“. Lue dans la perspective 

des vv. 17-19, l’évocation/invocation de YHWH gagne du poids. 

50 Pourrait-on en conclure que le texte ait évolué, d’un récit centré sur le roi seul, au récit où 

Jézabel intervient ? C’est ainsi qu’on pourrait expliquer encore une autre tension du récit, à 

savoir le fait que la parole de Dieu revient sur le meurtre seul sans mentionner le faux 

témoignage, expédient auquel a eu recours Jézabel. Il est vrai que ces tensions s’expliquent 

aussi bien si l’on admet que le récit 21,1-16 est plus jeune que les paroles prophétiques en 

21,17-19, comme le fait Cronauer. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

46 

                                                                                                                                                   
51 La formule aux vv. 21,21-22 reprend et correspond à 1 Rois 14,10-11 ; cf. aussi 1 Rois 

16,3-4. 

52 Déjà sa première apparition en scène (1 Rois 17,1) présente le prophète qui parle au nom de 

YHWH sans utiliser la formule « ainsi parle YHWH » ; ensuite, c’est YHWH qui le prend 

sous ses ailes protectrices et lui fournit d’alimentation (17,2 sqq.). À mentionner aussi, la 

prière d’Élie lors du combat avec les prophètes de Baal (18,36-37). De plus, le ch. 19 presque 

en entier (sauf 19,1-12 et 19,19-21) montre Élie « en route » avec son Dieu. Sur ce texte, voir 

en particulier Vogels, Walter, Élie et ses fioretti. 1 Rois 16, 29 – 2 Rois 2, 18 (lectio divina), 

Paris: Éd. du Cerf, 2013, 119-133. 

53 La tournure ַתוֹאבָצְ יהֵ֣לֹאֱ הוָ֣היל  se trouve quatre fois au live des Rois, trois fois dans le cycle 

d’Élie et, les trois fois, dans une parole du prophète (1 Rois 18,15 ; 19,10.14). La quatrième 

référence est une parole d’Élisée qui reprend mot par mot la formule de son maître Élie (2 

Rois 3,14 = 1 Rois 18,15). Dans l’univers textuel des livres des Rois l’épithète « Sabaoth » est 

donc étroitement liée au personnage d’Élie, marquant sa perspective à lui. Voir, à propos 

d’Élie, le « mâle guerrier », Wacker 2014, II. (1). – Le « zèle » d’Élie n’est pas (encore) un 

« zèle » monothéiste. C’est tout d’abord le zèle d’un homme-prophète saisi de son dieu qui, 

d’après les récits en 1 Rois 17-2 R 2 aurait voulu imposer l’adoration de YHWH seul au 

royaume d’Akhab et de Jézabel. Le récit du ch. 18 sur la compétition des prophètes inclut des 

éléments de moquerie qui visent à priver le dieu Baal de son pouvoir (prétendu) ; YHWH est 

installé comme le seul dieu ou le dieu unique qui compte en Israël. Mais l’horizon du cycle 

d’Élie ne comprend pas (encore) les défis auxquelles la confrontation avec les empires 

assyriens et babyloniens a mené les théologiens-prophètes en Israël. Pour une histoire du 

monothéisme dans l’Israël ancien cf. Römer, Thomas, L’invention de Dieu, Paris : Seuil 2014 

(qui se concentre toutefois surtout sur les développements liés au royaume du Sud et à 

Jérusalem). 

54 La formule ne se trouve que dans ces deux versets. 

55 Juges 1,21.27-29.32-33; 11,23f; Josua 13,13; 16,10; 17,13; 1 Rois 14,24; 21,26; 2 Rois 

16,3; 17,8; 21,2; cf. Nombres 32,21; 2 Chronique 20,7.11; 33,2; Psaume 44,3.  

56 Cf. Wacker, Marie-Theres / Wainwright, Elaine (éd.s), « Landkonflikte – Landutopien », 

Concilium 43/2 (2007) ; aussi en anglais, espagnol, italien, portugais. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

47 

                                                                                                                                                   
57 Nzimande, Makhosazana, « Reconfiguring Jezebel : A Postcolonial imbokodo Reading of 

the Story of Naboth’s Vineyard (I Kings 21:1-16) », dans : Hans de Wit, Gerald West, (éd.s), 

African and European Readers of the Bible in Dialogue : in Quest of a Shared Meaning 

(Studies of Religion in Africa 32), Leiden : Brill 2008, 223-258. Je remercie Mme Stephanie 

Feder, Cologne, de m’avoir signalé cette publication. 

58 Cronauer 2005, 107-109 et 190-193 signale des parallèles entre 1 Samuel 11-12 et l’histoire 

de Nabot mais pour montrer que 21,17-29 seraient construit d’après un schéma à trouver en 1 

Samuel 11-12. Il souligne donc un lien rédactionnel, tandis que, en ce qui me concerne, 

depuis la perspective du genre/gender, c’est un lien analogique de métaphore qui saute aux 

yeux. 

59 Traduction d’André Chouraqui (cf. http://nachouraqui.tripod.com/id78.htm). 

60 On reviendra sur la question de l’« Ashérah » ci-dessous, 4.3 (1 Rois 18). 

61 Pruin 2006, 52 propose une explication du nom qui le prend comme abréviation de לבזילעב , 

nom punique documenté signifiant « Baal porte », soulignant ainsi la portée du nom pour le 

récit (il s’avère précisement que « Baal ne portera pas »). 

62 Flavius Josèphe, dans son grand compte-rendu de l’histoire des Juifs, fait construire à 

Jézabel elle-même un temple de Baal entouré d’un bosquet (certainement en référence à 

l’Ashérah que les LXX rendent comme ἆλσος – bosquet). Cf. Josephus, Antiquités VIII,13.1. 

63 Steinmann, Jean, « La geste d’Élie dans l’Ancien Testament », dans : Bardy, Gustave / 

Boismard, Marie-Émile e.a., Élie le prophète, t. 1, Bruges e.a. : Desclée de Brouwer 1956, 93-

115, ici : 95. 

64 Nzimande 2008. 

65 Nzimande 2008, 224. 

66 Nzimande 2008, 239-243 rappelle deux reines africaines, une de la nation des Zoulous, 

l’autre des Swasi. 

67 Nzimande 2008, 248. 

68 Nzimande 2008, 249; Dube 2000, 150-153. 

69 Nzimande 2008, 248. 

70 Nzimande 2008, 249. 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

48 

                                                                                                                                                   
71 C’est un point de vue qui est aussi souligné par Ilse Müllner dans sa relecture des récits 

bibliques sur Jézabel, cf. : Müllner, Ilse, « Bad Women. Isebel, Athalja, die Macht und das 

Böse », dans : Kuhlmann, Helga / Schäfer-Bossert, Stefanie (éd.s), Hat das Böse ein 

Geschlecht? Theologische und religionswissenschaftliche Verhältnisbestimmungen, Stuttgart : 

Kohlhammer 2006, 151-161. 

72 Il me semble que les réflexions de Farisani vont dans ce sens; cf. Farisani, Elelwani, « The 

ideological biased use of Ezra/Nehemiah in a quest for an African theology of 

reconstruction », dans : Old Testament Abstracts 15/3 (2002) 628-646. 

73 Dans son livre de 1998 (A Critique of Postcolonial Reason), elle affirme d’un part que la 

Rani de Sirmur n’est pas une subalterne (au sens stricte). Spivak ajoute, cependant (p. 308) : 

« Part of what I seem to have argued in this chapter is that woman’s (sic!) interception (sic!) 

of the claim to subalternity can be staked out across strict lines of definition by virtue of their 

muting by heterogeneous circumstances ». 

74 L’exégèse historico-critique a fait des efforts pour reconstruire quelques traits de la Jézabel 

historique. Cf. en particulier l’étude soigneuse et exemplaire pour la méthode de Dagmar 

Pruin (Pruin, 2006).   

75 Cela vaut aussi pour 1 Rois 9-10. 

76 Wacker 2014, I.1 ; cf. Wacker, Marie-Theres, « 1. Könige 17,7-24 (Lukas 4,16-30) : Eine 

Frau findet den Gott der Armen », dans : Schmidt, Eva-Renate e.a. (éd.s), Feministisch 

gelesen. Ausgewählte Bibeltexte für Gruppen und Gemeinden, Gebete für den Gottesdienst, 

Vol. 2, Stuttgart : Kohlhammer 1989, 127-137. 

77 En plus, à l’époque existait un conflit de principe parmi les théologiennes féministes de 

langue allemande entre celles qui optaient pour un « féminisme d’égalité », de droits égaux 

pour les femmes et les hommes, et celles qui prônaient un « féminisme matriarcal », vision 

d’une société marquée par les femmes et la grande déesse. Pour le féminisme matriarcal, 

Jézabel était le modèle d’une femme-déesse que la haine des deutéronomistes aurait 

déformée. Cf. p.e. encore : Monheim, Marga, « Isebel – die verleumdete Göttin », dans : 

Pitzen, Marianne / Franke, Julitta / Monheim, Marga (éd.s), Isebel – die Gegenspielerin des 

Propheten Elija. Bonn : Verlag Frauen-Museum 1998, 15-26. Cette manière de voir 

l’idéologie des deutéronomistes m’a paru simpliste et la construction d’un « matriarcat » 

m’est parue une vision féministe peu satisfaisante, ce qui m’a empêché, à l’époque, de suivre 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

49 

                                                                                                                                                   
cette piste. Aujourd’hui je dirais : « Vérifiez tout ; ce qui est bon, retenez-le ! » Cf. maintenant 

surtout McKinlay, Judith, « Jezebel and the Feminine Divine in Feminist Postcolonial 

Focus », dans: Claassens, L. Juliana / Sharp, Carolyn J. (éd.s), Feminist Frameworks and the 

Bible: Power, Ambiguity, and Intersectionality, Londres: Bloomsburg 2017, 59-78. 

78 Il semble que dans les cycles d’Élie et Élisée un sujet disputé est en effet la relation des 

non-israélites à l’égard de YHWH. Un récit parlant est celui de l’Araméen Na’aman qui se 

trouvé guéri de lèpre par un prophète de YHWH et qui désire adorer ce dieu chez lui à Damas 

tout en maintenant les rites qu’il est obligé de pratiquer pour son roi, devant le dieu principal 

de la cité, Hadad-Rimmôn (2 Rois 5). 

79 Cf. le titre de la contribution de Crowell, Bradley L., « Good girl, bad girl : Foreign women 

of the Deuteronomistic history in postcolonial perspective”, dans: Biblical interpretation, 21/1 

(2013) 1-18. Crowell donne une esquisse instructive concernant l’exégèse postcoloniale qui 

porte sur quatre figures féminines construites comme modèles ou types entre malveillance et 

collaboration - Rahab, Delila, la nécromancière en 1 Samuel 28 et Jézabel - mais ne 

développe pas le contraste entre Jézabel et la veuve. Je reviendrai sur son article par la suite. 

80 Rappelons que, d’après 1 Rois 16,33 Akhab aurait érigé une Ashérah, le terme d’Ashérah 

désignant plutôt un objet de culte à côté de l’autel de Baal. L’historiographie deutéronomiste 

ne semble pas préoccupée par la précision de son compte-rendu ; sa rhétorique montre 

l’intention de dénigrer les cultes des dieux autres que Yahvé, peut-être même de condamner, 

en les projetant sur les « dieux étrangers », certaines traditions cultuelles qui faisaient partie 

du culte de Yahvé même (p.e. une Ashérah à côté de l’autel de Yahvé ; cf. Deutéronome 

16,21). Cf. aussi les bénédictions au nom de Yahvé et de son Ashérah, comme on les trouve à 

Kuntillet Ajrud et à Khirbet el Qom; traduit en français dans Römer 2014, 216-221. 

81 Dube 2000, 107.109 concernant Rahab. 

82 Stephanie Wyatt, « Jezebel, Elijah, and the Widow of Zarephath : A ménage à trois that 

Estranges the Holy and Makes the Holy the Strange », dans : JSOT 36/4 (2012) 435-458, 

essaie de voir la veuve et la reine comme une seule figure à double face (comme Janus), 

insistant sur le fait que la veuve est désignée comme « ba’alat » en 1 Rois 17,17, ce qui la fait 

rassembler à Jézabel, adoratrice de Baal. J’avoue que son argument me paraît peu 

convaincant, bien que je partage son effort de montrer que les délimitations de l’ « étranger » 

et du « propre », du « soi » et du « non-soi » commencent à bouger en 1 Rois 17.  



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

50 

                                                                                                                                                   
83 Cf. les analyses approfondies de McKinlay, Judith, « Reading Jezebel », dans : id., 

Reframing Her. Biblical Women in Postcolonial Focus, Sheffield : Phoenix Press 2004, 57-

78. 

84 Cela vaut pour la version massorétique. Il en est différent de la LXX dans laquelle ce récit 

se lit après le ch. 19MT de sorte que ch. 20MT s’ajoute au ch. 22. 

85 La tournure ַלע ַיּ לִבְ־ינֵ  se trouve seulement en Deutéronome 13,14; Juges 19,22; 20,13; 1 בְּ

Samuel 2,12; 1 Rois 21,10.13 et 2 Chroniques 13,7. 

86 McKinlay 2004, 57-78, ici : 67; cf. aussi Thiel 2014/2016, 497: « Die Einführung von 

‘ruchlosen Männern ‘, die von der Königin von Anfang an vorgesehen sind und deren Zeugnis 

den Justizmord ermöglicht, bringt das Urteil des Erzählers wohl am klarsten zum Ausdruck. » 

87 Cf. la loi du roi en Deutéronome 17,14-20, ici : v. 15. 

88 Cf. Keel, Othmar, « Ägyptische Baumgöttinnen der 18.-21. Dynastie. Bild und Wort, Wort 

und Bild », dans : id., Das Recht der Bilder gesehen zu werden (Orbis Biblicus et Orientalis 

122), Fribourg : Universitätsverlag / Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1992, 61-138. 

89 Cf. p.e. Lang, Bernhard, Drewermann, interprète de la Bible: le paradis, la naissance du 

Christ, Paris: du Cerf 1994, ch. II.3, 63-68 ; Sweeney, Marvin A., Tanak. A Theological and 

Critical Introduction to the Jewish Bible, Philadelphia: Fortress Press 2012, 58-61, en 

particulier 60. 

90 Le récit de la mort de Jézabel, raconté en 2 Rois 9-19, ne fait plus partie du cycle d’Élie et 

ne sera pas discuté ici. Une étude très détaillée et riche recourant aux théories féministes, 

postcoloniales et queer se trouve dans Létourneau, Anne, Femmes étrangères dans la bible 

hébraïque : de la douceur du nourrir à la violence du mourir, Thèse. Montréal 2015 (en 

ligne), 401-553. 

91 Würthwein 1984, 252 (traduit par MTW). 

92 Crowell 2013, 11-13 avance l’hypothèse que la figure de Jézabel correspond à un type de 

figures féminines caractéristique des littératures coloniale ou postcoloniale, le type de la 

« vilaine fille », et qu’on peut décrire la figure de Jézabel comme l’expression d’un « mimikry 

colonial » (cf. mes remarques relatives à Bhabha, plus haut, 1.3): les auteurs bibliques 

auraient emprunté des perspectives coloniales pour dessiner la figure de la reine comme un 

« super power » écrasant, en se présentant eux-mêmes sous le joug de ce pouvoir. Dans le 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

51 

                                                                                                                                                   
raisonnement de Crowell, la sexualisation de la figure féminine joue un rôle décisif. Il est vrai 

que dans les sections textuelles sur Jézabel, on trouve des éléments sexualisants. Plus haut j’ai 

signalé la chambre à coucher comme lieu de décision royale. Crowell fait référence au 

maquillage des yeux (2 Rois 9,30). Là, il s’agit probablement plutôt d’un signe de la position 

élevée de Jézabel – mais en effet en Jeremiah 4,30 et Ezekiel 23,40 le maquillage des yeux est 

mentionnée dans un contexte qui accuse la femme de séduction et d’adultère. Le N.T., assez 

critique sur les ornements des femmes (1 Timothée 2,9), encourage également une réception 

sexualisante. En ce qui concerne la sexualisation de Jézabel, on peut aussi se référer à 2 Rois 

9,22, où Jéhu reproche à Joram « les prostitutions de ta mère Jézabel et ses nombreux 

sortilèges » (BJ ; םיֽבִּרַהָ הָיפֶ֖שָׁכְוּ ךָ֛מְּאִ לבֶזֶ֧יאִ ינֵ֞וּנְז ). Le terme de  םינִוּנְז est chargé de significations 

sexuelles et son utilisation pour stigmatiser certains cultes repose sur le dégoût envers des 

formes de sexualité non hétéronormatives, bien que l’on ne puisse pas en conclure 

directement que les cultes stigmatisés comprenaient des rites sexuels. Dans son retour sur la 

vie de Jézabel (2 Rois 9,22), Jéhu ne retient que l’orientation cultuelle de la reine, et il n’est 

pas étonnant que Jézabel, par le reproche des םינִוּנְז  et les ְםיפִשָׁכ , soit rapprochée d’une autre 

« femme », la personnification de l’abominable ville de Ninive (Nahum 3,4). L’image est 

reprise dans l’Apocalypse (Apocalypse 2,18-23).  

93 Ovadyahou, le chef du palais royal, avait caché 100 prophètes de YHWH (1 Rois 18,4.13) – 

est-ce que le roi n’en sait rien, ou laisse-t-il faire son serviteur, contournant ainsi les 

persécutions organisées par son épouse ? 

94 Je signale ici la version de la Septante, sans pouvoir développer les divergences de cette 

version pour le texte entier. Le début de 1 Rois 19,2 se lit ainsi :  

« καὶ ἀπέστειλεν Ιεζαβελ πρὸς Ηλιου καὶ εἶπεν Εἰ σὺ εἶ Ηλιου καὶ ἐγὼ Ιεζαβελ 

Et Jézabel envoya vers Élie et dit : Si tu es Élie (et) moi, je suis Jézabel. » 

Cette phrase manque dans le texte hébreu ; elle se retraduit facilement :  

לבֶֶזיאִ ינִאֲ וּהָיּלִאֵ התׇּאַ־םאִ  

La phrase suppose peut-être un texte différent comme Vorlage pour la Septante, car 

l’omission ne s’explique pas bien par une faute de scribe. Elle renforce l’opposition entre la 

reine et le prophète ; elle se lit comme une déclaration de guerre. Voilà la reine qui prend une 

caractéristique de ce que Clines a détecté comme trait de masculinité hégémonique, et on peut 

se demander si, dans le contexte hellénistique de la Septante, cela ne contribue à un 



ISSN 1661-3317 
© Wacker, Homme sauvage et femmes étrangères – lectio difficilior 1/2019 – http://www.lectio.unibe.ch 

 
 

 
 

52 

                                                                                                                                                   
dénigrement croissant de Jézabel. En tout cas, la version de la Septante aurait intensifié 

l’opposition entre Jézabel et Élie, elle aurait encore renforcé la polarité, la dichotomie. 

95 Cf. Trible, Phyllis, « Exegesis for Storytellers and Other Strangers », dans : Journal of 

Biblical Literature 114/1 (1995) 3-19 et : Trible, Phyllis, « The Odd Couple : Elija and 

Jezebel », dans : Büchmann, Christina / Spiegel, Celina (éd.s), Out of the Garden. Women 

Writers on the Bible, New York : Fawcett Columbine 1994, 166-179 (texte) + 340-341 

(notes). 

96 Ce qui confirme le caractère roi-guerrier du dieu d’Élie. 

97 Cf. Pruin 2006, 353-354. 

98 Smilevitch, Eric / Ouaknin, Marc-Alain, Chapitres de Rabbi Éliézer. Pirqé de Rabbi 

Éliézer, Paris: Verdier 1992, 105-106. 

 

Marie-Theres Wacker was Professor of Old Testament and Women’s Studies in 

Theology/Gender research in Theology at the Faculty of Roman Catholic Theology, 

University of Münster from 1998 to 2018. Her research focus lies in the areas of biblical 

prophecy, Hellenistic Judaism, the debate about biblical monotheism, biblical hermeneutics 

with special emphasis on gender, and the Christian-Jewish dialogue.  

 

© Marie-Theres Wacker, 2019, lectio@theol.unibe.ch, ISSN 1661-3317 
 

 


